Thomas de Kemphis

L'Imitation de Jésus-Christ

Traduction de I'Abbé Félicité de Lamennais avec des
réflexions a la fin de chaque chapitre



Livre premier

Avis utiles pour entrer dans la vie intérieure

1. Quil faut imiter Jésus-Christ, et mépriser toutes les
vanités du monde

1. Celui qui me suit ne marche pas dans les ténebres, dit le
Seigneur. Ce sont les paroles de Jésus-Christ, par lesquelles il nous
exhorte a imiter sa conduite et sa vie, si nous voulons étre vraiment
éclairés et délivrés de tout aveuglement du cceur. Que notre
principale étude soit donc de méditer la vie de Jésus-Christ.

2. La doctrine de Jésus-Christ surpasse toute doctrine des
Saints : et qui posséderait son esprit y trouverait la manne cachée.
Mais il arrive que plusieurs, a force d'entendre I'Evangile, n'en sont
que peu touchés, parce qu'ils n'ont point l'esprit de Jésus-Christ.
Voulez-vous comprendre parfaitement et gotter les paroles de Jésus-
Christ ? Appliquez-vous a conformer toute votre vie a la sienne.

3. Que vous sert de raisonner profondément sur la Trinité, si
vous n'étes pas humble, et que par-la vous déplaisez a la Trinité ?
Certes, les discours sublimes ne font pas 'homme juste et saint, mais
une vie pure rend cher a Dieu. J'aime mieux sentir la componction
que d'en savoir la définition. Quand vous sauriez toute la Bible par
ceeur et toutes les sentences des philosophes, que vous servirait tout
cela sans la grace et la charité ? Vanité des vanités, tout n'est que
vanité, hors aimer Dieu et le servir lui seul. La souveraine richesse
est de tendre au royaume du ciel par le mépris du monde.

4. Vanité donc, d'amasser des richesses périssables et d'espérer
en elles. Vanité, d'aspirer aux honneurs et de s'élever a ce qu'il y a de
plus haut. Vanité, de suivre les désirs de la chair et de rechercher ce
dont il faudra bientdt étre rigoureusement puni. Vanité, de souhaiter
une longue vie et de ne pas se soucier de bien vivre. Vanité, de ne
penser qu'a la vie présente et de ne pas prévoir ce qui la suivra.

2



Vanité, de s'attacher a ce qui passe si vite et de ne pas se hater vers la
joie qui ne finit point.

5. Rappelez-vous souvent cette parole du Sage : L @il n'est pas
rassasié de ce qu'il voit, ni l'oreille remplie de ce qu'elle entend.
Appliquez-vous donc a détacher votre cceur de 1'amour des choses
visibles, pour le porter tout entier vers les invisibles, car ceux qui
suivent l'attrait de leurs sens souillent leur ame et perdent la grace de
Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 1

Nous n'avons ici-bas qu'un intérét, celui de notre salut, et nul
ne peut étre sauvé qu'en Jésus-Christ et par Jésus-Christ.

\

La foi en sa parole, l'obéissance a ses commandements,
l'imitation de ses vertus, voila la vie, il n'y en a point d'autre : tout le
reste est vanité, et j'ai vu, dit le Sage, que ['homme n'a rien de plus de
tous les travaux dont il se consume sous le soleil : richesses, plaisirs,
grandeurs, qu'est ce que cela, lorsqu'on jette le corps dans la fosse, et
que I'ame s'en va dans son éternité ?

Pensez-y dés aujourd'hui, dés ce moment méme : car demain
peut-étre il ne sera plus temps. Travaillez pendant que le jour luit :
hatez-vous d'amasser un trésor qui ne périsse point : la nuit vient ou
on ne peut rien faire. De stériles désirs ne vous sauveront pas : ce
sont des ceuvres que Dieu veut. Or donc imitez Jésus, si vous voulez
vivre éternellement avec Jésus.

2. Avoir dhumbles sentiments de soi-méme

1. Tout homme désire naturellement de savoir ; mais la science
sans la crainte de Dieu, que vaut-elle ? Un humble paysan qui sert
Dieu est certainement fort au-dessus du philosophe superbe qui, se
négligeant lui-méme, considére le cours des astres. Celui qui se
connait bien se méprise, et ne se plait point aux louanges des
hommes. Quand j'aurais toute la science du monde, si je n'ai pas la

3



charité, a quoi cela me servirait-il devant Dieu, qui me jugera sur
mes oeuvres ?

2. Modérez le désir trop vif de savoir ; on ne trouvera la qu'une
grande dissipation et une grande illusion. Les savants sont bien aise
de paraitre et de passer pour habiles. Il y a beaucoup de choses qu'il
importe peu ou qu'il n'importe point a 1'ame de connaitre ; et celui-la
est bien insensé qui s'occupe d'autre chose que de ce qui intéresse son
salut. La multitude des paroles ne rassasie point 1'ame ; mais une vie
sainte rafraichit l'esprit et une conscience pure donne une grande
confiance pres de Dieu.

3. Plus et mieux vous savez, plus vous serez séverement jugé,
si vous n'en vivez pas plus saintement. Quelque art et quelque
science que vous possédiez, n'en tirez donc point de vanité ; craignez
plutot a cause des lumicres qui vous ont été données. Si vous croyez
beaucoup savoir, et étre perspicace, souvenez-vous que c'est peu de
chose pres de ce que vous ignorez. Ne vous élevez point en vous-
méme, avouez plutot votre ignorance. Comment pouvez-vous songer
a vous préférer a quelqu'un, tandis qu'il y en a tant de plus doctes que
vous, et de plus instruits en la loi de Dieu ? Voulez-vous apprendre et
savoir quelque chose qui vous serve ? Aimez a vivre inconnu et a
n'étre compté pour rien.

4. La science la plus haute et la plus utile est la connaissance
exacte et le mépris de soi-méme. Ne rien s'attribuer et penser
favorablement des autres, c'est une grande sagesse et une grande
perfection. Quand vous verriez votre frére commettre ouvertement
une faute, méme une faute trés grave, ne pensez pas cependant étre
meilleur que lui; car vous ignorez combien de temps vous
persévérerez dans le bien. Nous sommes tous fragiles, mais croyez
que personne n'est plus fragile que vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 2



L'orgueil a perdu 'homme, I'humilité le reléve et le rétablit en
grace avec Dieu : son mérite n'est pas dans ce qu'il sait mais dans ce
qu'il fait.

La science sans les ceuvres ne le justifiera point au tribunal
supréme, elle aggravera plutdt son jugement. Ce n'est pas que la
science n'ait ses avantages, puisqu'elle vient de Dieu : mais elle cache
un grand piege et une grande tentation. Elle enfle, dit I'Apotre : elle
nourrit le superbe, elle inspire une secréte préférence de soi,
préférence criminelle et folle en méme temps, car la science la plus
¢tendue n'est qu' un autre genre d'ignorance, et la vraie perfection
consiste uniquement dans les dispositions du cceur.

N'oublions jamais que nous ne sommes rien, que hous ne
possédons en propre que le péché, que la justice veut que nous nous
abaissions au-dessous de toutes les créatures, et que dans le royaume
de Jésus-Christ, les premiers seront les derniers, et les derniers
seront les premiers.

3. De la doctrine de la vérité

1. Heureux celui que la vérité instruit elle-méme, non par des
figures et des paroles qui passent, mais en se montrant telle qu'elle
est. Notre raison et nos sens voient peu, et nous trompent souvent. A
quoi servent ces disputes subtiles sur des choses cachées et obscures,
qu'au jugement de Dieu on ne vous reprochera point d'avoir
ignorées ? C'est une grande folie de négliger ce qui est utile et
nécessaire pour s'appliquer au contraire curieusement a ce qui nuit.
Nous avons des yeux, et nous ne voyons point.

2. Que nous importe ce qu'on dit sur les genres et sur les
especes ? Celui a qui parle le Verbe éternel est délivré de bien des
opinions. Tout vient de ce Verbe unique, de lui procéde toute parole,
il en est le principe, et c'est lui qui parle en dedans de nous. Sans lui
nulle intelligence, sans lui nul jugement n'est droit. Celui pour qui
une seule chose est tout, qui rappelle tout a cette unique chose, et voit

5



tout en elle, ne sera point ébranlé, et son cceur demeurera dans la paix
de Dieu. O V¢érité, qui €tes Dieu, faites que je sois un avec vous dans
un amour éternel ! Souvent j'éprouve un grand ennui a force de lire et
d'entendre ; en vous est tout ce que je désire, tout ce que je veux. Que
tous les docteurs se taisent, que toutes les créatures soient dans le
silence devant vous : parlez-moi vous seul.

3. Plus un homme est recueilli en lui-méme, et dégagé des
choses extérieures, plus son esprit s'étend et s'éléve sans aucun
travail, parce qu'il recoit d'en haut la lumicre de l'intelligence. Une
ame pure, simple, formée dans le bien, n'est jamais dissipée au milieu
méme des plus nombreuses occupations, parce qu'elle fait tout pour
honorer Dieu, et que, tranquille en elle-méme, elle tiche de ne se
rechercher en rien. Qu'est-ce qui vous fatigue et vous trouble, si ce
n'est les affections immortifiées de votre coeur ?

4. L'homme bon et vraiment pieux dispose d'abord au-dedans
de lui tout ce qu'il doit faire au-dehors ; il ne se laisse point entrainer,
dans ses actions, au désir d'une inclination vicieuse, mais il les
soumet a la régle d'une droite raison. Qui a un plus rude combat a
soutenir que celui qui travaille a se vaincre ? C'est 1a ce qui devrait
nous occuper uniquement : combattre contre nous-mémes, devenir
chaque jour plus forts contre nous, chaque jour faire quelques
progres dans le bien. Toute perfection, dans cette vie, est mélée de
quelque imperfection : et nous ne voyons rien qu'a travers je ne sais
quelle fumée. L'humble connaissance de vous-méme est une voie
plus stire pour aller a Dieu que les recherches profondes de la
science. Ce n'est pas qu'il faille blamer la science, ni la simple
connaissance d'aucune chose ; car elle est bonne en soi, et dans
I'ordre de Dieu ; seulement on doit préférer toujours une conscience
pure et une vie sainte. Mais, parce que plusieurs s'occupent
davantage de savoir que de bien vivre, ils s'égarent souvent, et ne
retirent que peu ou point de fruit de leur travail.

5. Oh ! s'ils avaient autant d'ardeur pour extirper leurs vices et
pour cultiver la vertu que pour remuer de vaines questions, on ne

6



verrait pas tant de maux et de scandales dans le peuple, ni tant de
relachement dans les monasteres. Certes, au jour du jugement on ne
nous demandera point ce que nous avons lu, mais ce que nous avons
fait ; ni si nous avons bien parlé, mais si nous avons bien vécu. Dites-
moi ou sont maintenant ces maitres et ces docteurs que vous avez
connus lorsqu'ils vivaient encore, et lorsqu'ils florissaient dans leur
science ? D'autres occupent a présent leur place, et je ne sais s'ils
pensent seulement a eux. Ils semblaient, pendant leur vie, étre
quelque chose, et maintenant on n'en parle plus.

6. Oh ! que la gloire du monde passe vite ! Plat a Dieu que leur
vie elt répondu a leur science ! Ils auraient lu alors et étudié¢ avec
fruit. Qu'il y en a qui se perdent dans le siecle par une vaine science,
et par l'oubli du service de Dieu. Et, parce qu'ils aiment mieux étre
grands que d'étre humbles, ils s'évanouissent dans leurs pensées.
Celui-la est vraiment grand, qui a une grande charité. Celui-la est
vraiment grand, qui est petit a ses propres yeux, et pour qui la plus
grande gloire n'est qu'un pur néant. Celui-l1a est vraiment sage, qui,
pour gagner Jeésus-Christ, regarde comme de l'ordure, du fumier
toutes les choses de la terre. Celui-la possede la vraie science, qui
fait la volonté de Dieu et renonce a la sienne.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 3
Il y a deux doctrines, mais il n'y a qu'une vérité.

Il y a deux doctrines : 1'une de Dieu, immuable comme lui,
l'autre de I'homme, changeante comme lui. La Sagesse incréée, le
Verbe divin, répand la premiere dans les ames préparées a la
recevoir. Et la lumiere qu'elle leur communique est une partie d'elle-
méme, de la vérité substantielle et toujours vivante. Offerte a tous,
elle est donnée avec plus d'abondance a I'humble de coeur. Et comme
elle ne vient pas de lui, qu'elle peut a chaque instant lui étre retirée,
qu'elle ne dépend en aucune facon de l'intelligence qu'elle éclaire, il
la possede sans étre tenté de vaine complaisance dans sa possession.



La doctrine de I'homme, au contraire, flatte son orgueil, parce
qu'il en est le pere : "Cette idée m'appartient, j'ai dit cela le premier,
on ne savait rien la-dessus avant moi." Esprit superbe, voila ton
langage. Mais bientOt on conteste a cette puissante raison ce qui fait
sa joie; on rit de ses idées fausses qu'elle a crues vraies, de ses
découvertes imaginaires. Le lendemain on n'y pense plus, et le temps
emporte jusqu'au nom de l'insensé qui ne vécut que pour étre
immortel sur la terre.

O Jésus, daignez mettre en moi votre vérité sainte, et qu'elle me
préserve a jamais des égarements de mon propre esprit !

4. De la prévoyance dans les actions

1. 1l ne faut pas croire a toute parole, ni obéir a tout
mouvement intérieur, mais peser chaque chose selon Dieu, avec
prudence et avec une longue attention. Hélas ! nous croyons et nous
disons plus facilement des autres le mal que le bien, tant nous
sommes faibles. Mais les parfaits n'ajoutent pas foi aisément a tout ce
qu'ils entendent, parce qu'ils connaissent l'infirmit¢ de l'homme,
enclin au mal et Iéger dans ses paroles.

2. Clest une grande sagesse que de ne point agir avec
précipitation, et de ne pas s'attacher obstinément a son propre sens. Il
est encore de la sagesse de ne pas croire indistinctement tout ce que
les hommes disent, et ce qu'on a entendu et cru, de ne point aller
aussitot le rapporter aux autres. Prenez conseil d'un homme sage et
de conscience ; et laissez-vous guider par un autre qui vaille mieux
que vous, plutdt que de suivre vos propres pensées. Une bonne vie
rend I'homme sage selon Dieu, et lui donne une grande expérience.
Plus on sera humble et soumis a Dieu, plus on aura de sagesse et de
paix en toutes choses.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 4



Dieu devant étre la derniére fin de nos actions comme de nos
désirs, 1l est nécessaire qu'en agissant nous évitions de nous
abandonner aux mouvements précipités de la nature, dont le
penchant est de tout rapporter a soi.

Et comme nul ne se connait lui-méme, et ne peut des lors étre
son propre guide, la sagesse veut que nous ne hasardions aucune
démarche de quelque importance avant d'avoir pris conseil, en esprit
de soumission et d'humilité.

Cette juste défiance de soi prévient les chutes et purifie le
ceeur. Le conseil vous gardera, dit 1'Ecriture, et vous retirera de la
voie mauvaise.

5. De la lecture de l'Ecriture sainte

1. 11 faut chercher la vérit¢ dans I'Ecriture sainte et non
I'¢loquence. Toute 1'Ecriture doit étre lue dans le méme esprit qui 1'a
dictée. Nous devons y chercher l'utilit¢ plutoét que la délicatesse du
langage. Nous devons lire aussi volontiers des livres simples et pieux
que les livres profonds et sublimes. Ne vous prévenez point contre
l'auteur ; mais, sans vous inquiéter s'il a peu ou beaucoup de science,
que le pur amour de la vérité vous porte a le lire. Considérez ce qu'on
vous dit, sans chercher qui le dit.

2. Les hommes passent, mais la vérité du Seigneur demeure
éternellement. Dieu nous parle en diverses maniéres, et par des
personnes tres diverses. Dans la lecture de I'Ecriture sainte, souvent
notre curiosité nous nuit, voulant examiner et comprendre lorsqu'il
faudrait passer simplement. Si vous voulez en retirer du fruit, lisez
avec humilité, avec simplicité, avec foi, et ne cherchez jamais a
passer pour habile. Aimez a interroger ; écoutez en silence les
paroles des saints, et ne méprisez point les sentences des vieillards,
car elles ne sont pas proférées en vain.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 5



Qu'est-ce que la raison comprend ? Presque rien : mais la foi
embrasse 1'infini.

Celui qui croit est donc bien au-dessus de celui qui raisonne, et
la simplicité de cceur bien préférable a la science qui nourrit 'orgueil.
C'est le désir de savoir qui perdit le premier homme : il cherchait la
science, il trouva la mort. Dieu, qui nous parle dans 1'Ecriture, n'a pas
voulu satisfaire notre vaine curiosité, mais nous éclairer sur nos
devoirs, exercer notre foi, purifier et nourrir notre ame par I'amour
des vrais biens, qui sont tous renfermés en lui.

L'humilité¢ d'esprit est donc la disposition la plus nécessaire
pour lire avec fruit les livres saints, et c'est déja avoir profité
beaucoup que de comprendre combien ils sont au-dessus de notre
raison faible et bornée.

6. Des affections déréglées

1. Dés que lI'homme commence a désirer quelque chose
désordonnément, aussitdt il devient inquiet en lui-méme. Le superbe
et I'avare n'ont jamais de repos, mais le pauvre et 'humble d'esprit
vivent dans l'abondance de la paix. L'homme qui n'est pas encore
parfaitement mort a lui-méme est bien vite tenté, et il succombe dans
les plus petites choses. Celui dont l'esprit est encore infirme,
appesanti par la chair et incliné vers les choses sensibles, a grand-
peine a se détacher entierement des désirs terrestres. C'est pourquoi,
lorsqu'il se refuse a les satisfaire, souvent il éprouve de la tristesse, et
il est disposé a I'impatience quand on lui résiste.

2. Que, s'il a obtenu ce qu'il convoitait, aussitot le remords de
la conscience pése sur lui, parce qu'il a suivi sa passion, qui ne sert
de rien pour la paix qu'il cherchait. C'est en résistant aux passions, et
non en leur cédant, qu'on trouve la véritable paix du cceur. Point de
paix donc dans le cceur de 'homme charnel, de I'homme livré aux
choses extérieures : la paix est le partage de 1'homme fervent et
spirituel.

10



Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 6

Un joug pesant accable les enfants d'Adam, fatigués sans
relache par les convoitises de la nature corrompue.

Succombent-ils, la tristesse, le trouble, I'amertume, le remords,
s'emparent aussitot de leur ame. "Superbe encore au fond de
l'ignominie, inquiet et las de moi-méme," dit saint Augustin en
racontant les désordres de sa jeunesse, "je m'en allais loin de vous, 6
mon Dieu, a travers des voies toutes semées de stériles douleurs."

Il en cotte plus a 'homme de céder a ses penchants que de les
vaincre ; et si le combat contre les passions est dur, une paix
ineffable en est le fruit.

Appelons le Seigneur a notre aide dans ce saint combat ; n'en
craignons point le travail, il sera court : aujourd'hui, demain, et puis
le repos éternel !

7. Qui'il faut fuir l'orgueil et les vaines espérances

1. Insensé celui qui met son espérance dans les hommes ou
dans quelque créature que ce soit. N'ayez point de honte de servir les
autres, et de paraitre pauvre en ce monde pour l'amour de Jésus-
Christ. Ne vous appuyez point sur vous-méme, et ne vous reposez
que sur Dieu seul. Faites ce qui est en vous, et Dieu secondera votre
bonne volonté. Ne vous confiez point en votre science, ni dans
I'habileté d'aucune créature, mais plutét dans la grice de Dieu qui
aide les humbles et qui humilie les présomptueux.

2. Ne vous glorifiez point dans les richesses que vous pouvez
avoir, ni dans la puissance de vos amis, mais en Dieu, qui donne tout,
et qui, par-dessus tout, désire encore se donner lui-méme. Ne vous
¢levez point a cause de la force ou de la beauté de votre corps, qu'une
lIégere infirmité abat et flétrit. N'ayez point de complaisance en vous-
méme a cause de votre esprit ou de votre habileté, de peur de

11



déplaire a Dieu, de qui vient tout ce que vous avez recu de bon de la
nature.

3. Ne vous estimez pas meilleur que les autres ; peut-étre étes-
vous pire aux yeux de Dieu, qui sait ce qu'il y a dans 'homme. Ne
vous enorgueillissez pas de vos bonnes oeuvres, car les jugements de
Dieu sont autres que ceux des hommes, et ce qui plait aux hommes,
souvent lui déplait. S'il y a quelque bien en vous, croyez qu'il y en a
plus dans les autres, afin de conserver I'humilité. Vous ne hasardez
rien a vous mettre au-dessous de tous, mais il vous serait trés nuisible
de vous préférer a un seul. L'homme humble jouit d'une paix
inaltérable, la colere et I'envie troublent le cceur du superbe.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 7

En considérant la faiblesse de 1'homme, la fragilité¢ de sa vie,
les souffrances dont il est assailli de toutes parts, les ténebres de sa
raison, les incertitudes de sa volonté inclinée au mal des l'enfance, on
s'é¢tonne qu'un seul mouvement d'orgueil puisse s'¢lever dans une
créature si misérable, et cependant l'orgueil est le fond méme de
notre nature dégradée.

Selon la pensée d'un Pere, "il nous sépare de la sagesse, il fait
que nous voulons étre nous-mémes notre bien, comme Dieu lui-
meéme est son bien" tant il y a de folie dans le crime ! C'est alors que
I'homme se recherche et s'admire dans tout ce qui le distingue des
autres et l'agrandit a ses propres yeux, dans les avantages du corps,
de l'esprit, de la naissance, de la fortune, de la grace méme, abusant
ainsi a la fois des dons du Créateur et du Rédempteur.

Oh'! que ce désordre est effrayant, et combien nous devons
trembler lorsque nous découvrons en nous un sentiment de vaine
complaisance, ou qu'il nous arrive de nous préférer a 1'un de nos
fréres. Rappelons-nous souvent le pharisien de I'Evangile, sa fausse
piété si contente d'elle-méme et si coupable devant Dieu, son mépris
pour le publicain qui s'en alla justifié a cause de I'humble aveu de sa

12



misere, et disons au fond du cceur avec celui-ci: Mon Dieu ! ayez
pitié de moi pauvre pécheur.

8. Eviter la trop grande familiarité

1. N'ouvrez pas votre cceur a tous indistinctement ; mais
confiez ce qui vous touche a I'homme sage et craignant Dieu. Ayez
peu de commerce avec les jeunes gens et les personnes du monde. Ne
flattez point les riches, et ne désirez point de paraitre devant les
grands. Recherchez les humbles, les simples, les personnes de piété
et de bonnes meeurs, et ne vous entretenez que de choses édifiantes.
N'ayez de familiarité avec aucune femme, mais recommandez a Dieu
toutes celles qui sont vertueuses. Ne souhaitez d'étre familier qu'avec
Dieu et les anges, et évitez d'étre connu des hommes.

2. 1l faut avoir de la charit¢ pour tout le monde, mais la
familiarité ne convient point. Il arrive que, sans la connaitre, on
estime une personne sur sa bonne réputation, mais, en se montrant,
elle détruit l'opinion qu'on avait d'elle. Nous nous imaginons
quelquefois plaire aux autres par nos assiduités, et c'est plutot alors
que nous commengons a leur déplaire par les défauts qu'ils
découvrent en nous.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 8
Il faut se préter aux hommes, et ne se donner qu'a Dieu.

Un commerce trop étroit avec la créature partage l'ame et
l'affaiblit : elle doit viser plus haut.

Notre conversation est dans le ciel, dit I' Apdtre.
9. De l'obéissance et du renoncement a son propre sens

1. C'est quelque chose de bien grand que de vivre sous un
supérieur, dans I'obéissance, et de ne pas dépendre de soi-méme. Il
est beaucoup plus sir d'obéir que de commander. Quelques-uns

13



obéissent plutdt par nécessité que par amour, et ceux-la, toujours
souffrants, sont portés au murmure. Jamais ils ne posséderont la
liberté d'esprit, & moins qu'ils ne se soumettent de tout leur cceur, a la
cause de Dieu. Allez ou vous voudrez, vous ne trouverez de repos
que dans une humble soumission a la conduite d'un supérieur.
Plusieurs s'imaginant qu'ils seraient meilleurs en d'autres lieux, ont
été trompés par cette idée de changement.

2. 1l est vrai que chacun aime a suivre son propre sens, et a plus
d'inclination pour ceux qui pensent comme lui. Mais si Dieu est au
milieu de nous, il est quelquefois nécessaire de renoncer a notre
sentiment pour le bien de la paix. Quel est 'homme si éclairé qu'il
sache tout parfaitement? Ne vous fiez donc pas trop a votre
sentiment, mais écoutez aussi volontiers celui des autres. Si votre
sentiment est bon, et qu'a cause de Dieu vous I'abandonniez pour en
suivre un autre, vous en retirerez plus d'avantage.

3. J'ai souvent oui dire qu'il est plus stir d'écouter et de recevoir
un conseil que de le donner. Car il peut arriver que le sentiment de
chacun soit bon; mais ne vouloir pas céder aux autres, lorsque
l'occasion ou la raison le demande, c'est la marque d'un esprit
superbe et opiniatre.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 9

Le Christ s'est rendu obéissant jusqu'a la mort, et a la mort de
la croix. Qui oserait apres cela refuser d'obéir ? Nul ordre dans le
monde, nulle vie que par l'obéissance : elle est le lien des hommes
entre eux et avec leur auteur, le fondement de la paix et le principe de
I'harmonie universelle.

La famille, la cité, I'Eglise ou la grande société des
intelligences ne subsistent que par elle et la perfection la plus haute
n'est, pour les créatures, qu'une plus parfaite obéissance ; elle seule
nous garantit de l'erreur et du péché. Qu'est ce que l'erreur ? La
pensée d'un esprit faillible, qui ne reconnait point de maitre et n'obéit

14



qu'a soi. est ce que le péché ? L'acte d'une volonté corrompue, qui ne
reconnait point de maitre et n'obéit qu'a soi.

Mais a qui devons-nous obéir ? A un homme comme nous ?
Non, non ; 'homme n'a sur 'homme aucun légitime empire ; son
pouvoir n'est que la force, et quand il commande en son propre nom,
il usurpe insolemment un droit qui ne lui appartient en aucune
maniere. Dieu est ['unique monarque, et toute autorité légitime est un
¢coulement, une participation de sa puissance éternelle, infinie.

Ainsi, comme l'enseigne 1'Apdtre, fout pouvoir vient de Dieu,
et il est soumis a une regle divine, aussi bien dans l'ordre temporel
que dans l'ordre religieux ; de sorte qu'en obéissant au pontife, au
prince, au pere, a quiconque est réellement le ministre de Dieu pour
le bien, c'est a Dieu seul qu'on obéit.

Heureux celui qui comprend cette céleste doctrine. Délivré de
la servitude de 1'erreur et des passions, de la servitude de 1'homme, il
jouit de la vraie liberté des enfants de Dieu.

10. Qu'il faut éviter les entretiens inutiles

1. Evitez autant que vous pourrez le tumulte du monde, car il y
a du danger a s'entretenir des choses du siécle, méme avec une
intention pure. Bientot la vanité souille I'dme et la captive. Je
voudrais plus souvent m'étre tu, et ne m'étre point trouvé avec les
hommes. D'ou vient que nous aimions tant a parler et a converser
lorsque si rarement il arrive que nous rentrions dans le silence avec
une conscience qui ne soit point blessée ? C'est que nous cherchons
dans ces entretiens une consolation mutuelle et un soulagement pour
notre cceur fatigué de pensées contradictoires. Nous nous plaisons a
parler, a occuper notre esprit de ce que nous aimons, de ce que nous
souhaitons, de ce qui contrarie nos désirs.

2. Mais souvent, hélas ! bien vainement ; car cette consolation
extérieure n'est pas un médiocre obstacle a la consolation que Dieu

15



donne intérieurement. Il faut donc veiller et prier, afin que le temps
ne se passe pas sans fruit. S'il est permis, s'il convient de parler,
parlez de ce qui peut édifier. La mauvaise habitude et le peu de soin
de notre avancement nous empéchent d'observer notre langue.
Cependant de pieuses conférences sur les choses spirituelles, entre
des personnes unies selon Dieu et animées d'un méme esprit, servent
beaucoup au progres dans la perfection.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 10

Il est écrit que nous rendrons compte, au jour du jugement,
méme d'une parole oiseuse.

Ne nous étonnons pas de tant de rigueur ; tout est sérieux dans
la vie humaine, dont chaque moment peut avoir de si formidables
conséquences. Ce temps, que vous dissipez en des entretiens inutiles,
vous était donné pour gagner le ciel.

Comparez la fin pour laquelle vous l'avez regu avec l'usage que
vous en faites. Et cependant, que savez-vous s'il vous sera seulement
accord¢ une heure de plus ?

11. Des moyens d'acquérir la paix intérieure, et du soin
d'avancer dans la vertu

1. Nous pourrions jouir d'une grande paix, si nous voulions ne
nous point occuper de ce que disent et de ce que font les autres et de
ce dont nous ne sommes point chargés. Comment peut-il étre
longtemps en paix, celui qui s'embarrasse de soins étrangers, qui
cherche a se répandre au-dehors, et ne se recueille que peu ou
rarement en lui-méme ? Heureux les simples, parce qu'ils
posséderont une grande paix !

2. Comment quelques saints se sont-ils ¢élevés a un si haut
degré de vertu et de contemplation ? C'est qu'ils se sont efforcés de
mourir a tous les désirs de la terre, et qu'ils ont pu ainsi s'unir a Dieu
par le fond le plus intime de leur cceur, et s'occuper librement d'eux-

16



meémes. Pour nous, nous sommes trop a nos passions, et trop inquiets
de ce qui se passe. Rarement nous surmontons parfaitement un seul
vice, nous n'avons point d'ardeur pour faire chaque jour quelques
progres, et ainsi nous restons tiedes et froids.

3. Si nous étions tout a fait morts a nous-mémes et moins
préoccupés au-dedans de nous, alors nous pourrions aussi gotter les
choses de Dieu et acquérir quelque expérience de la céleste
contemplation. Le plus grand, I'unique obstacle, c'est qu'asservis a
nos passions et a nos convoitises, nous ne faisons aucun effort pour
entrer dans la vois parfaite des saints. Et, s'il arrive que nous
éprouvions quelque légere adversité, nous nous laissons aussitot
abattre, et nous recourons aux consolations humaines.

4. Si tels que des soldats généreux, nous demeurions fermes
dans le combat, nous verrions certainement le secours de Dieu
descendre sur nous du ciel. Car il est toujours prét a aider ceux qui
résistent et qui esperent en sa grace, et c'est lui qui nous donne des
occasions de combattre, afin de nous rendre victorieux. Si nous
placons uniquement le progres de la vie chrétienne dans les
observances extérieures, notre dévotion sera de peu de durée.
Mettons donc la cognée a la racine de l'arbre, afin que dégagés des
passions, nous possédions notre dme en paix.

5. Si nous déracinions chaque année un seul vice, bientdt nous
serions parfaits. Mais nous sentons souvent, au contraire, que nous
¢tions meilleurs et que notre vie était plus pure, lorsque nous
quittames le siécle, qu'aprés plusieurs années de profession. Nous
devrions croitre chaque jour en ferveur et en vertu, et maintenant on
compte pour beaucoup d'avoir conservé une partie de sa ferveur. Si
nous nous faisions d'abord un peu de violence, nous pourrions tout
faire ensuite aisément et avec joie.

6. Il est dur de renoncer a ses habitudes, mais il est plus dur
encore de courber sa propre volonté. Cependant, si vous ne savez pas
vous vaincre en des choses légeéres, comment remporterez-vous des
victoires plus difficiles ? Résistez deés le commencement a votre

17



inclination, rompez sans aucun retard toute habitude mauvaise, de
peur que peu a peu elle ne vous engage dans de plus grandes
difficultés. Oh ! si vous considériez quelle paix ce serait pour vous,
quelle joie pour les autres, en vivant comme vous le devez, vous
auriez, je crois, plus d'ardeur pour votre avancement spirituel.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 11

Je vous laisse ma paix, je vous donne ma paix, non comme le
monde la donne.

Quelle aimable douceur ! quel touchant amour dans ces paroles
de Jésus-Christ et en méme temps quelle instruction profonde ! Tous
les hommes souhaitent la paix : mais il y a deux paix : la paix de
Jésus-Christ, et la paix du monde.

Le monde dit a 'ambitieux : "Le désir des grandeurs te trouble
et t'agite, monte, ¢leve-toi." Il dit a 'avare : " L'envie des richesses te
dévore, amasse, amasse sans t'arréter jamais." Il dit au mondain
tourmenté de ses convoitises : "Enivre-toi de tous les plaisirs". 1l dit
enfin & chaque passion: "Jouis, et tu auras la paix." Promesse
menteuse ! les soucis, la tristesse, l'inqui¢tude, le dégott, les
remords, voila la paix du monde !

Jésus dit: " Triomphez de vous-méme, combattez vos désirs,
domptez vos convoitises, brisez vos passions." Et I'ame docile a ses
commandements repose dans un calme ineffable. Les peines de la
vie, les souffrances, les injustices, les persécutions, rien n'altére sa
paix. Et cette céleste paix, qui surpasse tout sentiment, I'accompagne
au dernier passage, et la suit jusqu'au ciel, ou se consommera sa
félicité.

12. De l'avantage de l'adversité
1. 1l nous est bon d'avoir quelquefois des peines et des
traverses, parce que souvent elles rappellent 'homme a son ceeur, et

lui font sentir qu'il est en exil, et qu'il ne doit mettre son espérance en

18



aucune chose du monde. Il nous est bon de souffrir quelquefois des
contradictions, et qu'on pense mal ou peu favorablement de nous,
quelques bonnes que soient nos actions et nos intentions. Souvent
cela sert a nous prémunir contre la vaine gloire. Car nous avons plus
d'empressement a chercher Dieu, qui voit le fond du cceur, quand les
hommes au-dehors nous rabaissent et pensent mal de nous.

2. C'est pourquoi I'homme devrait s'affermir tellement en Dieu,
qu'il n'etit pas besoin de chercher tant de consolations humaines.
Lorsque, avec une volonté droite, 'homme est troublé, tenté, affligé
de mauvaises pensées, il reconnait alors combien Dieu lui est
nécessaire, et qu'il n'est capable d'aucun bien sans lui. Alors il
s'attriste, 1l gémit, il prie a cause des maux qu'il souffre. Alors il
s'ennuie de vivre plus longtemps, et il souhaite que la mort arrive,
afin que, délivré de ses liens, il soit avec Jésus-Christ. Alors aussi il
comprend bien qu'une sécurité parfaite, une pleine paix, ne sont point
de ce monde.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 12

C'est dans l'adversité que chacun de nous apprend a connaitre
ce qu'il est réellement.

Celui qui n'a pas été éprouvé, que sait-il 7 L'homme a qui tout
prospere, est exposé a un grand danger. II est bien a craindre que son
ame ne s'assoupisse d'un sommeil pesant, et qu'a I'heure du réveil on
ne lui dise : Souvenez-vous que vous avez reg¢u vos biens sur la terre.

Ici-bas les souffrances sont une grace de prédilection, elles
nous exercent a la vertu, elles nous fournissent de nouvelles
occasions de mérite et nous rendent conformes au Fils de Dieu, dont
il est écrit : 1] a fallu que le Christ souffrit et qu'il entrdt ainsi dans la
gloire.

19



13. De la résistance aux tentations

1. Tant que nous vivons ici-bas, nous ne pouvons étre exempts
de tribulations et d'épreuves. C'est pourquoi il est écrit au livre de
Job : La tentation est la vie de I'homme sur la terre. Chacun devrait
donc étre toujours en garde contre les tentations qui l'assiegent, et
veiller et prier pour ne point laisser lieu aux surprises du démon, qui
ne dort jamais, et qui fourne de tous cotés, cherchant quelqu'un pour
le dévorer. 1l n'est point dhomme si parfait et si saint qui n'ait
quelquefois des tentations, et nous ne pouvons en étre entiérement
affranchis.

2. Mais, quoique importunes et pénibles, elles ne laissent pas
d'étre souvent tres utiles & I'homme parce qu'elles l'humilient, le
purifient et I'instruisent. Tous les saints ont passé par beaucoup de
tentations et de souffrances, et c'est par cette voie qu'ils ont avancé ;
mais ceux qui n'ont pu soutenir ces épreuves, Dieu les a réprouvés, et
ils ont défailli dans la route du salut. Il n'y a point d'ordre si saint, ni
de lieu si secret, ou I'on ne trouve des peines et des tentations.

3. L'homme, tant qu'il vit, n'est jamais entierement a l'abri des
tentations, car nous en portons le germe en nous, a cause de la
concupiscence dans laquelle nous sommes nés. L'une succede a
l'autre ; et nous aurons toujours quelque chose a souffrir, parce que
nous avons perdu le bien et la félicité primitive. Plusieurs cherchent a
fuir pour n'étre point tentés, et ils y tombent plus gravement. Il ne
suffit pas de fuir pour vaincre, mais la patience et la véritable
humilité nous rendent plus fort que tous nos ennemis.

4. Celui qui, sans arracher la racine du mal, évite seulement les
occasions extérieures, avancera peu; au contraire, les tentations
reviennent a lui plus promptement et plus violentes. Vous vaincrez
plus sirement peu a peu et par une longue patience, aidé du secours
de Dieu, que par une rude et inquiéte opiniatreté. Prenez souvent
conseil dans la tentation, et ne traitez point durement celui qui est

20



tenté, mais secourez-le comme vous voudriez qu'on vous secour(it
vous-meéme.

5. Le commencement de toutes les tentations est I'inconstance
de l'esprit et le peu de confiance en Dieu. Car, comme un vaisseau
sans gouvernail est poussé ¢a et 1a par les flots, ainsi 'homme faible
et changeant qui abandonne ses résolutions est agit¢ par des
tentations diverses. Le feu éprouve le fer, et la tentation, I'homme
juste. Nous ne savons souvent ce que nous pouvons, mais la tentation
montre ce que nous sommes. Il faut veiller cependant, surtout au
commencement de la tentation, car on triomphe beaucoup plus
facilement de 1'ennemi, si on ne le laisse point pénétrer dans 1'dme, et
si on le repousse a l'instant méme ou il se présente pour entrer. C'est
ce qui a fait dire a un ancien : Arrétez le mal deés son origine ; le
remede vient trop tard quand le mal s'est accru par de longs délais.
D'abord une simple pensée s'offre a I'esprit, puis une vive
imagination, ensuite le plaisir et le mouvement déréglé, et le
consentement. Ainsi peu a peu l'ennemi envahit toute I'ame,
lorsqu'on ne lui résiste pas des le commencement. Plus on met de
retard et de langueur a le repousser, plus on s'affaiblit chaque jour, et
plus I'ennemi devient fort contre nous.

6. Plusieurs sont affligés de tentations plus violentes au
commencement de leur conversion ; d'autres, a la fin; il y en a qui
souffrent presque toute leur vie. Quelques-uns sont tentés assez
légerement, selon 'ordre de la sagesse et de la justice de Dieu qui
connait I'état des hommes, péese leurs mérites, et dispose tout pour le
salut de ses ¢€lus.

7. C'est pourquoi, quand nous sommes tentés, nous ne devons
point perdre l'espérance, mais prier Dieu avec plus de ferveur, afin
qu'il daigne nous secourir dans toutes nos tribulations ; car, selon la
parole de I'Apdtre, il nous fera tirer avantage de la tentation méme,
de sorte que nous puissions la surmonter. Humilions donc nos dmes
sous la main de Dieu, dans toutes nos tentations, dans toutes nos
peines, parce qu'il sauvera et relévera les humbles d'esprit.

21



8. Dans les tentations et les traverses, on reconnait combien
I'homme a fait de progres. Le mérite est plus grand, et la vertu parait
davantage. Il est peu difficile d'étre pieux et fervent lorsque l'on
n'éprouve rien de pénible ; mais celui qui se soutient avec patience au
temps de l'adversité donne I'espoir d'un grand avancement. Quelques-
uns surmontent les grandes tentations et succombent tous les jours
aux petites, afin qu'humiliés d'étre si faibles dans les moindres
occasions, ils ne présument jamais d'eux-mémes dans les grandes.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 13

Nul homme n'est exempt de tentations. Elles nous purifient,
nous éprouvent, nous instruisent, nous humilient.

Ce n'est pas seulement par la fuite ou par une résistance
violente qu'on en triomphe, mais par une patience tranquille et un
confiant abandon entre les mains de Dieu. Veillons cependant, selon
le précepte de Jésus-Christ, veillons et prions. On surmonte aisément
la tentation naissante. Mais si on la laisse croitre et se fortifier, on
porte, en succombant, la peine de sa négligence ou de sa
présomption.

Voulez-vous réellement vaincre ? repoussez l'ennemi dés sa
premicre attaque. Voulez-vous retirer du combat l'avantage en vue
duquel Dieu permet que nous soyons tentés ? reconnaissez votre
misere, votre faiblesse, votre impuissance et humiliez-vous de plus
en plus. L'humilité est le fondement de notre siireté, de notre paix et
de toute perfection.

14. Eviter les jugements téméraires, et ne se point
rechercher soi-méme

1. Tournez les yeux sur vous-méme, et gardez-vous de juger les
actions des autres. En jugeant les autres, 'homme se fatigue
vainement ; il se trompe le plus souvent, et commet beaucoup de
fautes ; mais en s'examinant et se jugeant lui-méme, il travaille

22



toujours avec fruit. D'ordinaire nous jugeons les choses selon
l'inclination de notre cceur, car l'amour-propre altére aisément en
nous la droiture du jugement. Si nous n'avions jamais en vue que
Dieu seul, nous serions moins troublés quand on résiste a notre
sentiment.

2. Mais souvent il y a quelque chose hors de nous, ou de caché
en nous, qui nous entraine. Plusieurs se recherchent secrétement eux-
mémes dans ce qu'ils font, et ils I'ignorent. Ils semblent affermis dans
la paix lorsque tout va selon leurs désirs ; mais éprouvent-ils des
contradictions, aussitot ils s'émeuvent et tombent dans la tristesse. La
diversit¢ des opinions produit souvent des discussions entre les
citoyens, et méme entre les religieux et les personnes dévotes.

3. On quitte difficilement une vieille habitude, et nul ne se
laisse volontiers conduire au-dela de ce qu'il voit. Si vous vous
appuyez sur votre esprit et sur votre pénétration plus que sur la
soumission dont Jésus-Christ nous a donné 1'exemple, vous serez tres
peu et trés tard éclairé sur la vie spirituelle : car Dieu veut que nous
lui soyons parfaitement soumis, et que nous nous €levions au-dessus
de toute raison par un ardent amour.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 14

Il y a en nous une secréte malice qui se complait a découvrir
les imperfections de nos fréres, et voila pourquoi nous sommes si
prompts a les juger, oubliant qu'a Dieu seul appartient le jugement
des cceurs.

Au lieu de scruter si curicusement la conscience d'autrui,
descendons dans la ndtre ! nous y trouverons assez de motifs d'étre
indulgents envers le prochain et de trembler pour nous-mémes.

Vous n'étes chargé que de vous, vous ne répondrez que de
vous. Ne jugez donc point, afin que vous ne soyez point juge.

23



15. Des oeuvres de charité

1. Pour nulle chose au monde ni pour l'amour d'aucun homme,
on ne doit faire le moindre mal ; on peut quelquefois cependant, pour
rendre un service dans le besoin, différer une bonne oeuvre ou lui en
substituer une meilleure ; car alors le bien n'est pas détruit mais il se
change en un plus grand. Aucune oeuvre extérieure ne sert sans la
charité ; mais tout ce qui est fait par la charité¢, quelque petit ou
quelque vil qu'il soit, produit des fruits abondants. Car Dieu regarde
moins a l'action qu'au motif qui fait agir.

2. Celui-la fait beaucoup qui aime beaucoup. Celui-la fait
beaucoup, qui fait bien ce qu'il fait, et il fait bien lorsqu'il subordonne
sa volonté a l'utilité publique. Ce qu'on prend pour la charité souvent
n'est que la convoitise ; car il est rare que l'inclination, la volonté
propre, l'espoir de la récompense ou la vue de quelque avantage
particulier n'influe pas sur nos actions.

3. Celui qui possede la charité véritable et parfaite ne se
recherche en rien ; mais son unique désir est que la gloire de Dieu
s'opére en toutes choses. Il ne porte envie a personne, parce qu'il ne
souhaite aucune faveur particuliére, ne met point sa joie en lui-
méme, et que, dédaignant tous les autres biens, il ne cherche qu'en
Dieu son bonheur. Il n'attribue jamais aucun bien a la créature ; il les
rapporte tous a Dieu, de qui ils découlent comme de leur source, et
dans la jouissance duquel tous les saints se reposent a jamais comme
dans leur fin derniére. Oh ! qui aurait une étincelle de la vraie charité,
que toutes les choses de la terre lui paraitraient vaines !

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 15

Presque toutes les actions des hommes partent d'un principe
vicié, de cette triste concupiscence dont parle saint Jean, et contre
laquelle la vie chrétienne n'est qu'un perpétuel combat.

L'amour déréglé de soi, si difficile a vaincre enti¢rement,
corrompt trop souvent les ceuvres méme en apparence les plus pures.

24



Que de travaux, que d'aumodnes, que de pénitences dans lesquels on
se confie peut-€tre, seront stériles pour le ciel !

Dieu ne se donne qu'a ceux qui l'aiment. Il est le prix de la
charité, de cet amour inénarrable, sans bornes et sans mesure, qui,
tandis que tout le reste passe, demeure éternellement, dit saint Paul.

Amour qui seul faites les Saints, amour qui étes Dieu méme,
pénétrez, possédez, transformez en vous toutes les puissances de mon
ame. Soyez ma vie, mon unique vie, maintenant et a jamais, dans les
siecles des siecles.

16. Qu'il faut supporter les défauts d'autrui

1. Ce que I'hnomme ne peut corriger en soi ou dans les autres, il
doit le supporter avec patience, jusqu'a ce que Dieu en ordonne
autrement. Songez qu'il est peut-étre mieux qu'il en soit ainsi, pour
vous éprouver dans la patience, sans laquelle nos mérites sont peu de
chose. Vous devez cependant prier Dieu de vous aider a vaincre ces
obstacles, ou a les supporter avec douceur.

2. Si quelqu'un, averti une ou deux fois, ne se rend point, ne
contestez point avec lui ; mais confiez tout a Dieu, qui sait tirer le
bien du mal, afin que sa volonté s'accomplisse et qu'il soit glorifi¢
dans tous ses serviteurs. Appliquez-vous a supporter patiemment les
défauts et les infirmités des autres, quelles qu'ils soient, parce qu'il y
a aussi bien des choses en vous que les autres ont a supporter. Si
vous ne pouvez vous rendre tel que vous voudriez, comment pourrez-
vous faire que les autres soient selon votre gré ? Nous aimons que les
autres soient exempts de défauts, et nous ne corrigeons point les
notres.

3. Nous voulons qu'on reprenne les autres séverement, et nous
ne voulons pas étre repris nous-mémes. Nous sommes choqués qu'on
leur laisse une trop grande liberté, et nous ne voulons pas qu'on nous
refuse rien. Nous voulons qu'on les retienne par des réglements, et

25



nous ne souffrons pas qu'on nous contraigne en la moindre chose.
Par-1a on voit clairement combien il est rare que nous usions de la
méme mesure pour nous et pour les autres. Si tous étaient parfaits,
qu'aurions-nous de leur part a souffrir pour Dieu ?

4. Or Dieu l'a ainsi ordonné afin que nous apprenions a porter
le fardeau les uns des autres, car chacun a son fardeau ; personne
n'est sans défauts, nul ne se suffit & soi-méme ; nul n'est assez sage
pour se conduire seul ; mais il faut nous supporter, nous consoler,
nous aider, nous instruire, nous avertir mutuellement. C'est dans
l'adversité qu'on voit le mieux ce que chacun a de vertus. Car les
occasions ne rendent pas I'homme fragile, mais elles montrent ce
qu'il est.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 16

Vous ne sauriez, dites-vous, supporter tels ou tels défauts,
puissant motif de vous humilier ! Car Dieu, qui est la perfection
méme, les supporte, et de beaucoup plus grands.

Ce qui vous rend si susceptible, ce n'est pas le zéle du prochain,
mais un amour-propre difficile, irritable, ombrageux. Tournez vos
regards sur vous-méme, et voyez si vos fréres n'ont rien a souffrir de
vous.

La vraie piété est douce et patiente, parce qu'elle éclaire sur ce
que I'on est. Celui qui se sent faible et qui en gémit, ne se choque pas
aisément des faiblesses des autres. Il sait que nous avons besoin de
support, d'indulgence et de miséricorde. Il excuse, il compatit, il
pardonne, et conserve ainsi la paix au dedans de soi, et au dehors la
charité.

17. De la vie religieuse
1. 1l faut que vous appreniez a vous briser en beaucoup de
choses, si vous voulez conserver la paix et la concorde avec les

autres. Ce n'est pas peu de chose de vivre dans un monastére ou dans

26



une congrégation, de n'y étre jamais une occasion de plainte et d'y
persévérer fidélement jusqu'a la mort. Heureux celui qui, apreés une
vie sainte, y a heureusement consommé sa course ! Si vous voulez
étre affermi et croitre dans la vertu, regardez-vous comme exilé et
comme étranger sur la terre. Il faut, pour 1'amour de Jésus-Christ,
devenir insensé selon le monde, si vous voulez vivre en religieux.

2. L'habit et la tonsure servent peu ; c'est le changement de
meeurs et la mortification entiére des passions qui font le vrai
religieux. Celui qui cherche autre chose que Dieu seul et le salut de
son ame ne trouvera que tribulation et douleur. Celui-la ne saurait
non plus demeurer longtemps en paix qui ne s'efforce point d'étre le
dernier de tous et soumis a tous.

3. Vous étes venus pour servir et non pour dominer ; sachez
que vous &tes appelés pour souffrir et pour travailler, et non pour
discourir dans une vaine oisiveté. Ici donc les hommes sont
éprouves, comme l'or dans la fournaise. Ici nul ne peut vivre s'il ne
veut s'humilier de tout son cceur a la cause de Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 17

Qu'est-ce qu'un bon religieux ? C'est un chrétien toujours
occupé a tendre a la perfection.

La vie religieuse n'est donc qu'une vie, pour ainsi dire, plus
chrétienne, et 1'abnégation de soi-méme est 1'abrégé de tous les
devoirs qu'elle impose. Or ces devoirs sont aussi les notres, puisque
ce n'est pas seulement a quelques-uns, mais a tous, que Jésus-Christ a
dit : Soyez parfaits comme votre Peére céleste est parfait.

Pour remplir cette grande vocation, renongons a nous-mémes.
Unissons-nous pleinement au sacrifice de notre divin chef. Aimons
surtout la dépendance, les humiliations, les mépris. Le salut est un
édifice qui ne s'éleve que sur les ruines de l'orgueil.

27



18. De l'exemple des saints

1. Contemplez les exemples des saints Péres, en qui reluisait la
vraie perfection de la vie religieuse, et vous verrez combien peu est
ce que nous faisons, et presque rien. Hélas ! qu'est-ce que notre vie
comparée a la leur ? Les saints et les amis de Jésus-Christ ont servi
Dieu dans la faim et dans la soif, dans le froid et dans la nudité, dans
le travail et dans la fatigue, dans les veilles et dans les jelines, dans
les pricres et dans les saintes méditations, dans une infinit¢ de
persécutions et d'opprobres.

2. Oh ! que de pesantes tribulations ont souffertes les apotres,
les martyrs, les confesseurs, les vierges et tous ceux qui ont voulu
suivre les traces de Jésus-Christ ! Ils ont hai leur dme en ce monde,
pour la posséder dans l'éternité. Oh'! quelle vie de renoncements et
d'austérités, que celle des saints dans le désert ! quelles longues et
dures tentations ils ont essuyées ! que de fois ils ont été tourmentés
par l'ennemi ! que de fréquentes et ferventes prieres ils ont offertes a
Dieu ! quelles rigoureuses abstinences ils ont pratiquées ! quel z¢le,
quelle ardeur pour leur avancement spirituel ! quelle forte guerre
contre leurs passions ! quelle intention pure et droite toujours dirigée
vers Dieu ! Ils travaillaient pendant le jour, et passaient la nuit en
priere ; et méme durant le travail, ils ne cessaient point de prier en
esprit.

3. Tout leur temps avait un emploi utile. Les heures qu'ils
donnaient a Dieu leur semblaient courtes, et ils trouvaient tant de
douceur dans la contemplation, qu'ils en oubliaient les besoins du
corps. Ils renongaient aux richesses, aux dignités, aux honneurs, a
leurs amis, a leurs parents ; ils ne voulaient rien du monde ; ils
prenaient a peine ce qui était nécessaire pour la vie ; s'occuper du
corps, méme dans la nécessité, leur était une affliction. Ils étaient
pauvres des choses de la terre, mais ils étaient riches en grace et en
vertus. Au-dehors tout leur manquait, mais Dieu les fortifiait au-
dedans par sa grace et par ses consolations.

28



4. Ils étaient étrangers au monde, mais unis a Dieu et a ses amis
familiers. Ils se regardaient comme un pur néant, et le monde les
méprisait ; mais ils étaient chéris de Dieu, et précieux devant lui. Ils
vivaient dans une sinceére humilité, dans une obéissance simple, dans
la charité, dans la patience, et devenaient ainsi chaque jour plus
parfaits et plus agréables a Dieu. Ils ont été donnés en exemple a tous
ceux qui professent la vraie religion, et ils doivent nous exciter plus a
avancer dans la perfection, que la multitude des tiedes ne nous porte
au relachement.

5. Oh! quelle ferveur en tous les religieux au commencement
de leur sainte institution! quelle ardeur pour la priere ! quelle
émulation de vertu ! quelle sévere discipline ! que de soumission ils
montraient tous pour la régle de leur fondateur ! Ce qui nous reste
d'eux atteste encore la sainteté et la perfection de ces hommes qui, en
combattant généreusement, foulérent aux pieds le monde.
Aujourd'hui on compte pour beaucoup qu'un religieux ne viole point
sa regle, et qu'il porte patiemment le joug dont il s'est chargé. O
tiédeur, 0 négligence de notre état qui a si vite éteint parmi nous
l'ancienne ferveur ! Maintenant tout fatigue notre lacheté, jusqu'a
nous rendre la vie ennuyeuse. Plit a Dieu qu'aprés avoir vu tant
d'exemples d'homme vraiment pieux, vous ne laissiez pas
enticrement s'assoupir en vous le désir d'avancer dans la vertu !

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 18

A la vue des exemples admirables que nous ont laissés tant de
disciples fervents de Jésus-Christ, rougissons de notre lacheté, et
animons-nous a marcher courageusement sur leurs traces.

Répétons souvent ces paroles d'un saint : Quoi ! Je ne pourrais
pas ce qu'ont pu tels et tels | Et ajoutons avec 1'Apdtre : De moi-
méme ne peux rien, mais je puis tout en Celui qui me fortifie.

Toute notre force consiste a sentir notre faiblesse et a en
connaitre le remede, qui est la grace du médiateur.

29



19. Des exercices d'un bon religieux

1. La vie d'un vrai religieux doit briller de toutes les vertus, de
sorte qu'il soit tel intérieurement qu'il parait devant les hommes. Et
certes il doit étre encore bien plus parfait au-dedans qu'il ne le
semble au-dehors, parce que Dieu nous regarde, et que nous devons
partout ou nous sommes le révérer profondément et marcher en sa
présence purs comme des anges. Nous devons chaque jour
renouveler notre résolution, nous exciter a la ferveur, comme si notre
conversion commengait aujourd'hui seulement, et dire : Aidez-moi,
Seigneur, dans mes saintes résolutions et dans votre service ; donnez-
moi de bien commencer maintenant car ce que j'ai fait jusqu'ici n'est
rien.

2. La fermeté de notre résolution est la mesure de notre
progres, et une grande attention est nécessaire a celui qui veut
avancer. Si celui qui forme les résolutions les plus fortes se relache
souvent, que sera-ce de celui qui n'en prend que rarement ou n'en
prend que de faibles ? Toutefois nous abandonnons nos résolutions
de diverses manieres et la moindre omission dans nos exercices a
presque toujours une suite facheuse. Les justes, dans leurs
résolutions, comptent bien plus sur la grice de Dieu que sur leur
propre sagesse ; et quelque chose qu'ils entreprennent, c'est en lui
seul qu'ils mettent leur confiance. Car I'homme propose et Dieu
dispose, et la voie de I'homme n'est pas en lui.

3. Si nous omettons quelquefois nos exercices ordinaires par
quelque motif pieux ou pour l'utilité de nos fréres, il nous sera facile
ensuite de réparer cette omission. Mais si nous les abandonnons sans
sujet, par ennui ou par négligence, c'est une faute grave et qui nous
sera funeste. Faisons tous nos efforts, et nous tomberons encore
aisément en beaucoup de fautes. On doit cependant toujours se
proposer quelque chose de fixe, surtout a I'égard de ce qui forme le
plus grand obstacle a notre avancement. Il faut examiner et régler

30



également notre intérieur et notre extérieur, parce que l'un et l'autre
servent a nos progres.

4. Ne pouvez-vous continuellement vous recueillir, recueillez-
vous au moins de temps en temps, au moins une fois le jour, le matin
ou le soir. Le matin, formez vos résolutions ; le soir, examinez votre
conduite, ce que vous avez ¢t€¢ dans vos paroles, vos actions, vos
pensées ; car peut-étre en cela avez-vous souvent offensé Dieu et le
prochain. Tel qu'un soldat plein de courage, armez-vous contre les
attaques du démon. Réprimez l'intempérance, et vous réprimerez plus
aisément les autres désirs de la chair. Ne soyez jamais tout a fait
oisif, mais lisez, ou écrivez, ou priez, ou méditez, ou travaillez a
quelque chose dutile a la communauté. Il ne faut cependant
s'appliquer qu'avec discrétion aux exercices du corps, et ils ne
conviennent pas également a tous.

5. Ce qui sort des pratiques communes ne doit point paraitre
au-dehors ; il est plus slr de remplir en secret ses exercices
particuliers. Prenez garde cependant de négliger les exercices
communs pour ceux de votre choix. Mais apreés avoir accompli
fidelement et pleinement les devoirs prescrits, s'il vous reste du
temps, rendez-vous a vous-méme selon le mouvement de votre
dévotion. Tous ne sauraient suivre les mémes exercices: l'un
convient mieux a celui-ci, 'autre a celui-la. On aime méme a les
diversifier selon les temps ; il y en a qu'on gotte plus aux jours de
fétes, et d'autres aux jours ordinaires. Les uns nous sont nécessaires
au temps de la tentation, les autres au temps de la paix et du repos.
Autres sont les pensées qui nous plaisent dans la tristesse, ou quand
nous éprouvons de la joie en Dieu.

6. 11 faut, vers I'époque des grandes fétes, renouveler nos pieux
exercices et implorer avec plus de ferveur les suffrages des saints.
Proposons-nous de vivre d'une fé€te a l'autre comme si nous devions
alors sortir de ce monde, et entrer dans 1'éternelle féte. Et pour cela
préparons-nous avec soin dans ces saints temps par une vie plus

31



pieuse, par une plus sévére observance des régles, comme devant
bientdt recevoir de Dieu le prix de notre travail.

7. Et si ce moment est différé, croyons que nous ne sommes
pas encore bien préparés ni dignes de cette gloire immense qui nous
sera découverte en son temps, et redoublons d'efforts pour nous
mieux disposer a ce passage. Heureux le serviteur, dit Saint Luc, que
le Seigneur, quand il viendra, trouvera veillant. Je vous dis en vérité
qu'il l'établira sur tous ses biens.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 19

La vie de I'homme sur la terre est un combat perpétuel contre
le démon, contre le monde et contre lui-méme.

Les uns se retirent dans le cloitre pour résister plus aisément,
les autres demeurent au milieu du siecle. Mais tous ne peuvent
vaincre que par l'exercice d'une continuelle vigilance. L'habitude du
recueillement, I'amour de la retraite, une attention constante sur ses
paroles, ses pensées, ses sentiments, la fidélit¢ aux plus légers
devoirs et aux plus humbles pratiques, préservent de grandes
tentation, et attirent les graces du Ciel.

Celui qui néglige les petites choses tombera peu a peu, dit
'Esprit-Saint.

20. De 'amour de la solitude et du silence

1. Cherchez un temps propre a vous occuper de vous-méme et
pensez souvent aux bienfaits de Dieu. Laissez 1a ce qui ne sert qu'a
nourrir la curiosité. Lisez plutét ce qui touche le cceur que ce qui
amuse l'esprit. Retranchez les discours superflus, les courses
inutiles ; fermez l'oreille aux vains bruits du monde, et vous
trouverez assez de loisir pour les saintes méditations. Les plus grands
saints évitaient autant qu'il leur était possible le commerce des
hommes et préféraient vivre en secret avec Dieu.

32



2. Un ancien a dit: Toutes les fois que j'ai été dans la
compagnie des hommes, j'en suis revenu moins homme que je n'étais.
C'est ce que nous éprouvons souvent lorsque nous nous livrons a de
longs entretiens. Il est plus aisé de se taire que de ne point excéder
dans ses paroles. Il est plus aisé de se tenir chez soi que de se garder
de soi-méme suffisamment au-dehors. Celui donc qui aspire a la vie
intérieure et spirituelle doit de retirer de la foule avec Jésus. Nul ne
se montre sans péril s'il n'aime a demeurer caché. Nul ne parle avec
mesure s'il ne se tait volontiers. Nul n'est en slireté dans les premiéres
places s'il n'aime les derniéres. Nul ne commande sans danger s'il n'a
pas appris a bien obéir.

3. Nul ne se réjouit avec sécurité s'il ne possede en lui-méme le
témoignage d'une bonne conscience. Cependant la confiance des
saints a toujours été pleine de la crainte de Dieu : quel que fit I'éclat
de leurs vertus, quelque abondantes que fussent leurs graces, ils n'en
¢taient ni moins humbles ni moins vigilants. L'assurance des
méchants nait, au contraire, de 1'orgueil et de la présomption, et finit
par l'aveuglement. Ne vous promettez point de streté en cette vie,
quoique vous paraissiez €tre un saint religieux ou un pieux solitaire.

4. Souvent les meilleurs dans l'estime des hommes ont couru
les plus grands dangers a cause de leur trop de confiance. Il est donc
utile a plusieurs de n'étre pas entierement délivré des tentations et de
souffrir des attaques fréquentes, de peur que, tranquilles sur eux-
mémes, ils ne s'élévent avec orgueil ou qu'ils ne se livrent trop aux
consolations du dehors. Oh ! si I'on ne recherchait jamais les joies qui
passent, si jamais 'on ne s'occupait du monde, qu'on posséderait une
conscience pure ! Oh ! qui retrancherait toute sollicitude vaine, ne
pensant qu'au salut et a Dieu, et plagant en lui toute son espérance, de
quelle paix et de quel repos il jouirait !

5. Nul n'est digne des consolations célestes s'il ne s'est exercé
longtemps dans la sainte componction. Si vous désirez la vraie
componction du cceur, entrez dans votre cellule et bannissez-en le
bruit du monde ; selon qu'il est écrit : Méme sur votre couche, que

33



votre ceoeur soit plein de componction. Vous trouverez dans votre
cellule ce que souvent vous perdrez au-dehors. La cellule qu'on quitte
peu devient douce ; fréquemment délaissée, elle engendre I'ennui. Si
des le premier moment ou vous sortez du siécle, vous €tes fidele a la
garder, elle vous deviendra comme une amie chére et sera votre
consolation la plus douce.

6. Dans le silence et le repos, I'ame pieuse fait de grands
progres et pénetre ce qu'il y a de caché dans 1'Ecriture. La elle trouve
la source des larmes dont elle se lave et se purifie toutes les nuits, et
elle s'unit d'autant plus familiérement a son Créateur qu'elle vit plus
¢loignée du tumulte du monde. Celui donc qui se sépare de ses
connaissances et de ses amis, Dieu s'approchera de lui avec les saints
anges. Il vaut mieux étre caché et prendre soin de son ame, que de
faire des miracles et de s'oublier soi-méme Il est louable dans un
religieux de sortir rarement et de n'aimer ni a voir les hommes ni a
étre vu d'eux.

7. Pourquoi voulez-vous voir ce qui ne vous est point permis
d'avoir ? Le monde passe, et sa concupiscence. Les désirs des sens
entrainent ¢a et 1a ; mais I'heure passée, que rapportez-vous, qu'une
conscience pesante et un coeur dissipé ? Parce qu'on est sorti dans la
joie, souvent on revient dans la tristesse ; et la veille joyeuse du soir
attriste le matin. Ainsi toute joie des sens s'insinue avec douceur ;
mais a la fin elle blesse et tue. Que pouvez-vous voir ailleurs que
vous ne voyiez ou vous étes ? Voila le ciel, la terre, les €léments ; or
c'est d'eux que tout est fait.

8. Ou que vous alliez, que verrez-vous qui soit stable sous le
soleil ? Vous croyez peut-&tre vous rassasier; mais vous n'y
parviendrez jamais. Quand vous verriez toutes les choses a la fois,
que serait-ce qu'une vision vaine ? Levez les yeux en haut vers Dieu
et priez pour vos péchés et vos négligences. Laissez aux hommes
vains les choses vaines ; pour vous, ne vous occupez que de ce que
Dieu vous commande. Fermez sur vous votre porte et appelez a vous
Jésus, votre bien-aimé. Demeurez avec lui dans votre cellule : car

34



vous ne trouverez nulle part autant de paix. Si vous n'étiez pas sorti
et que vous n'eussiez pas entendu quelque bruit du monde, vous
seriez demeuré dans cette douce paix : mais parce que vous aimez a
entendre des choses nouvelles, il vous faut supporter ensuite le
trouble du ceeur.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 20

Que cherchez-vous dans le monde ? le bonheur ? Il n'y est pas.
Ecoutez ce cri de détresse, cette plainte lamentable qui s'éléve de
tous les points de la terre, et se prolonge de siécle en siecle. C'est la
voix du monde.

Qu'y cherchez-vous encore ? des lumieres, des consolations,
pour accomplir en paix votre pelerinage ? Le monde est livré a
l'esprit de ténébres, a toutes les convoitises qu'il inspire, a tous les
crimes et a tous les maux dont il est le principe, et c'est pourquoi le
prophéte s'écriait : Je me suis éloigné, j'ai fui, et j'ai demeuré dans la
solitude. La, dans le silence des créatures, Dieu parle au ceeur, et sa
parole est si merveilleuse, si douce et si ravissante, que 1'ame ne veut
plus entendre que lui, jusqu'au jour ou, tous les voiles étant déchirés,
elle le contemplera face a face.

Le christianisme a peuplé le désert de ces ames choisies qui, se
dérobant au monde, et foulant aux pieds ses plaisirs, ses honneurs,
ses trésors, et la chair, et le sang, nous offrent dans la pureté de leur
vie une image de la vie des Anges. Cependant, les Chrétiens ne sont
pas tous appelés a ce sublime état de perfection. Mais au milieu du
bruit et du tumulte de la société, tous doivent se créer au fond de leur
cceur une solitude ou ils puissent se retirer pour converser avec Jésus-
Christ et se recueillir en sa présence.

C'est ainsi que, ramenés des pensées du temps a la pensée des
choses éternelles, ils auront a dégolt celles qui passent, et seront
dans le monde comme n'en étant pas : heureux état ou s'accomplit
pour le fidele ce que dit I'Apoétre : Notre vie est cachée avec Jésus-
Christ en Dieu.

35



21. De la componction du coeur

1. Si vous voulez faire quelque progres, conservez-vous dans la
crainte de Dieu et ne soyez point trop libre ; mais soumettez vos sens
a une sévere discipline et ne vous livrez pas aux joies insensées.
Disposez votre cceur a la componction et vous trouverez la vraie
piété. La componction produit beaucoup de bien, qu'on perd bientot
en s'abandonnant aux vains mouvements de son cceur. Chose étrange,
qu'un homme en cette vie puisse se reposer pleinement dans la joie,
lorsqu'il considére son exil, et a combien de périls est exposée son
ame !

2. A cause de la légereté de notre cceur et de I'oubli de nos
défauts, nous ne sentons pas les maux de notre ame, et souvent nous
rions vainement quand nous devrions bien plutot pleurer. Il n'y a de
vraie liberté et de joie solide que dans la crainte de Dieu et la bonne
conscience. Heureux qui peut éloigner tout ce qui le distrait et
l'arréte, pour se recueillir tout entier dans une sainte componction.
Heureux qui rejette tout ce qui peut souiller sa conscience ou
l'appesantir. Combattez généreusement : on triomphe d'une habitude
par une autre habitude. Si vous savez laisser 1a les hommes, ils vous
laisseront bient6t faire ce que vous voudrez.

3. Nattirez pas a vous les affaires d'autrui et ne vous
embarrassez point dans celles des grands. Que votre oeil soit ouvert
sur vous d'abord ; et avant de reprendre vos amis, ayez soin de vous
reprendre vous-méme. Si vous n'avez point la faveur des hommes, ne
vous en attristez point ; mais que votre peine soit de ne pas vivre
aussi bien et avec autant de vigilance que le devrait un serviteur de
Dieu et un bon religieux. Il est plus souvent utile et plus str de
n'avoir pas beaucoup de consolations dans cette vie, et surtout de
consolations sensibles. Cependant, si nous sommes privés de
consolations divines, ou si nous ne les éprouvons que rarement, la
faute en est a nous, parce que nous ne cherchons point la

36



componction du cceur et que nous ne rejetons pas entierement les
vaines consolations du dehors.

4. Reconnaissez que vous €étes indignes des consolations
célestes et que vous méritez plutdt de grandes tribulations. Quand
I'homme est pénétré d'une parfaite componction, le monde entier lui
est alors amer et insupportable. Le juste trouve toujours assez de
sujets de s'affliger et de pleurer. Car en considérant soit lui-méme,
soit les autres, il sait que nul ici-bas n'est sans tribulations ; et plus il
se regarde attentivement, plus profonde est sa douleur. Le sujet d'une
juste affliction et d'une grande tristesse intérieure, ce sont nos péchés
et nos vices, dans lesquels nous sommes tellement ensevelis, que
rarement pouvons-nous contempler les choses du ciel.

5. Si vous pensez plus souvent a votre mort qu'a la longueur de
la vie, nul doute que vous n'auriez plus d'ardeur pour vous corriger.
Et si vous réfléchissiez sérieusement aux peines de l'enfer et au
purgatoire, je crois que vous supporteriez volontiers le travail et la
douleur, et que vous ne redouteriez aucune austérité. Mais parce que
ces vérités ne pénetrent point jusqu'au cceur, et que nous aimons
encore ce qui nous flatte, nous demeurons froids et négligents.

6. Souvent c'est langueur de 1'ame, et notre chair misérable se
plaint si aisément. Priez donc humblement le Seigneur qu'il vous
donne I'esprit de componction, et dites avec le prophéte : Nourrissez-
moi, Seigneur, du pain des larmes ; abreuvez-moi du calice des
pleurs.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 21

La douleur est le fond de la vie humaine. Souffrances du corps,
maladies de 1'dame, inquiétudes, afflictions, péchés, tel est I'accablant
fardeau qu'il nous faut porter depuis notre naissance jusqu'a la tombe.
Et cependant, a force de travail, I'nomme parvient a découvrir au
milieu de ses miseres je ne sais quelles joies insensées dont il s'enivre
avidement.

37



Fuyons ces folles joies du monde. Arrétons notre pensée sur le
chatiment qui doit suivre, sur nos fautes si multipliées. Et demandons
a Dieu, avec la componction du cceur, ce repentir plein d'amour, ces
heureuses larmes que Jésus a bénies par ces consolantes paroles :
Beaucoup de péchés vous seront remis, parce que vous avez
beaucoup aimé.

22. De la considération de la misere humaine

1. En quelque lieu que vous soyez, de quelque coté que vous
vous tourniez, vous serez misérable si vous ne revenez vers Dieu.
Pourquoi vous troublez-vous de ce que rien n'arrive comme vous le
désirez et comme vous le voulez? A qui est-ce que tout succede
selon sa volonté ? Ni a vous, ni @ moi, ni a aucun homme sur la terre.
Nul en ce monde, fiit-il roi ou pape, n'est exempt d'angoisses et de
tribulations. Qui donc a le meilleur sort ? Celui, certes, qui sait
souffrir quelque chose pour Dieu.

2. Dans leur faiblesse et leur peu de lumiére, plusieurs disent :
Que cet homme a une heureuse vie ! qu'il est riche, grand, puissant,
¢levé ! Mais considérez les biens du ciel, et vous verrez que tous ces
biens du temps ne sont rien ; que toujours trés incertains, ils sont
plutdt un poids qui fatigue, parce qu'on ne les posséde jamais sans
défiance et sans crainte. Avoir en abondance les biens du temps, ce
n'est pas la le bonheur de I'homme : la médiocrité Iui suffit. C'est
vraiment une grande misére de vivre sur la terre. Plus un homme veut
avancer dans les voies spirituelles, plus la vie présente lui devient
amere, parce qu'il sent mieux et voit plus clairement l'infirmité de la
nature humaine et sa corruption. Manger, boire, veiller, dormir, se
reposer, travailler, étre assujetti a toutes les nécessités de la nature,
c'est vraiment une grande misére et une grande affliction pour
I'homme pieux qui voudrait étre dégagé de ses liens terrestres, et
délivré de tout péché.

38



3. Car Thomme intérieur est en ce monde étrangement
appesanti par les nécessités du corps. Et c'est pourquoi le prophete
demandait avec d'ardentes prieres d'en étre affranchi, disant :
Seigneur, délivrez-moi de mes nécessités. Malheur donc a ceux qui
ne connaissent point leur misére ! et malheur encore plus a ceux qui
aiment cette misere et cette vie périssable! Car il y en a qui
I'embrassent si avidement, leur misére, qu'ayant a peine le nécessaire
en travaillant ou en mendiant, ils n'éprouveraient aucun souci du
royaume de Dieu s'ils pouvaient toujours vivre ici-bas.

4. O cceurs insensés et infideles, si profondément enfoncés
dans les choses de la terre qu'ils ne goltent rien que ce qui est
charnel ! Les malheureux ! ils sentiront douloureusement a la fin
combien était vil, combien n'était rien ce qu'ils ont aimé. Mais les
saints de Dieu, tous les fideles amis de Jésus-Christ ont méprisé€ ce
qui flatte la chair et ce qui brille dans le temps ; toute leur espérance,
tous leurs désirs aspiraient aux biens éternels. Tout leur coeur
s'élevait vers les biens invisibles et impérissables, de peur que
'amour des choses visibles ne les abaissat vers la terre.

5. Ne perdez pas, mon frére, l'espérance d'avancer dans la vie
spirituelle : vous en avez encore le temps, c'est I'heure. Pourquoi
remettez-vous toujours au lendemain l'accomplissement de vos
résolutions ? Levez-vous et commencez a l'instant, et dites : Voici le
temps d'agir, voici le temps de combattre, voici le temps de me
corriger. Quand la vie vous est pesante et amere, c'est alors le temps
de mériter. I/ faut passer par le feu et par l'eau, avant d'entrer dans
le lieu de rafraichissement. Si vous ne vous faites violence, vous ne
vaincrez pas le vice. Tant que nous portons ce corps fragile, nous ne
pouvons étre sans péché, ni sans ennui et sans douleur. Il nous serait
doux de jouir d'un repos exempt de toute misére ; mais en perdant
l'innocence par le péché, nous avons aussi perdu la vraie félicité. 1l
faut donc persévérer dans la patience, et attendre la miséricorde de
Dieu jusqu'a ce que l'iniquité passe et que ce qui est mortel en vous
soit absorbé par la vie.

39



6. Oh! qu'elle est grande la fragilit¢ qui toujours incline
I'homme au mal. Vous confessez aujourd'’hui vos péchés et vous y
retombez le lendemain. Vous vous proposez d'étre sur vos gardes et
une heure aprés vous agissez comme si vous ne vous &tiez rien
proposé. Nous avons donc grand sujet de nous humilier et de ne nous
jamais élever en nous-mémes, étant si fragiles et inconsistants. Nous
pouvons perdre en un moment par notre négligence ce qu'a peine
avons-nous acquis par la grace avec un long travail.

7. Que sera-ce de nous a la fin du jour si nous sommes si laches
des le matin ? Malheur a nous si nous voulons gotiter le repos,
comme si déja nous étions en paix et en assurance, tandis qu'on ne
découvre pas dans notre vie une seule trace de vraie sainteté¢ ! Nous
aurions bien besoin d'étre instruits encore, et formés a de nouvelles
moeeurs comme des novices dociles, pour essayer du moins s'il y
aurait en nous quelque espérance de changement et d'un plus grand
progres dans la vertu.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 22

L'homme né de la femme, vit peu de jours, et il est rassasié
d'angoisses. Voila notre destinée telle que le péché I'a faite. Ecoutez
les gémissements de 1 'humanité enticre, dont Job était la figure :
"Périsse le jour ou je suis né, et la nuit ou il fut dit : Un homme a été
congu ! Pourquoi ne suis-je pas mort dans le sein de ma mere, ou
n'ai-je pas péri en en sortant ? Pourquoi m'a-t-elle recu sur ses
genoux, et allait¢ de ses mamelles ? Maintenant je dormirais en
silence, et je reposerais dans mon sommeil."

Mais déja sur cette grande misére se levait l'aurore d'une
grande espérance : "Je sais que mon Rédempteur est vivant, et que je
serai de nouveau revétu de ma chair, et dans ma chair je verrai mon
Dieu: je le verrai et mes yeux le contempleront." Des lors, tout
change : ces douleurs, auparavant sans consolation, unies a celles du
Rédempteur, ne sont plus qu'une expiation nécessaire, une épreuve
de justice et de miséricorde, une semence d'éternelles joies. Le

40



Christ, en mourant, a ouvert le ciel 4 'homme déchu, qui pour unique
grace demandait a la terre un tombeau.

Et nous nous plaindrions des souffrances auxquelles Dieu
réserve un tel prix ! Et le murmure serait sur nos lévres, lorsque, par
les tribulations, Jésus-Christ daigne nous associer aux mérites de son
sacrifice ! C'en est fait, Seigneur, je reconnais mon aveuglement,
mon ingratitude, et je ne veux plus désirer ici-bas que d'avoir part a
votre passion, afin de participer un jour a votre gloire.

23. De la méditation de la mort

1. C'en sera fait de vous bien vite ici-bas : voyez donc en quel
¢état vous étes. L'homme est aujourd'hui, et demain il a disparu, et
quand il n'est plus sous les yeux, il passe bien vite de l'esprit. O
stupidité et dureté du cceur humain, qui ne pense qu'au présent et ne
prévoit pas l'avenir! Dans toutes vos actions, dans toutes vos
pensées, vous devriez étre tel que vous seriez s'il vous fallait mourir
aujourd'hui. Si vous aviez une bonne conscience, vous craindriez peu
la mort. Il vaudrait mieux éviter le péché que fuir la mort. Si
aujourd’hui vous n'étes pas prét, comment le serez-vous demain ?
Demain est un jour incertain : et que savez-vous Si vous aurez un
lendemain ?

2. Que sert de vivre longtemps puisque nous nous corrigeons si
peu ? Ah! une longue vie ne corrige pas toujours ; souvent plutot
elle augmente nos crimes. Plit & Dieu que nous eussions bien vécu
dans ce monde un seul jour ! Plusieurs comptent les années de leur
conversion ; mais souvent, qu'ils sont peu changés, et que ces années
ont été stériles ! S'il est terrible de mourir, peut-étre est-il plus
dangereux de vivre si longtemps. Heureux celui a qui I'heure de sa
mort est toujours présente, et qui se prépare chaque jour a mourir ! Si
vous avez vu jamais un homme mourir, songez que vous aussi vous
passerez par cette voie.

41



3. Le matin, pensez que vous n'atteindrez pas le soir ; le soir,
n'osez pas vous promettre de voir le matin. Soyez donc toujours prét,
et vivez de telle sorte que la mort ne vous surprenne jamais. Plusieurs
sont enlevés par une mort soudaine et imprévue : car le Fils de
['homme viendra a l'heure qu'on n'y pense pas. Quand viendra cette
derniére heure, vous commencerez a juger tout autrement de votre
vie passée, et vous gémirez ameérement d'avoir été si négligent et si
lache.

4. Qu'heureux et sage est celui qui s'efforce d'étre tel dans la
vie qu'il souhaite d'étre trouvé a la mort. Car rien ne donnera une si
grande confiance de mourir heureusement, que le parfait mépris du
monde, le désir ardent d'avancer dans la vertu, l'amour de la
régularité, le travail de la pénitence, 1'abnégation de soi-méme et la
constance a souffrir toutes sortes d'adversités pour l'amour de Jésus-
Christ. Vous pourrez faire beaucoup de bien tandis que vous étes en
santé ; mais, malade, je ne sais ce que vous pourrez. Il en est peu que
la maladie rend meilleurs, comme il en est peu qui se sanctifient par
de fréquents péelerinages.

5. Ne comptez point sur vos amis ni sur vos proches, et ne
différez point votre salut dans l'avenir; car les hommes vous
oublieront plus vite que vous ne pensez. Il vaut mieux y pourvoir de
bonne heure et envoyer devant soi un peu de bien, que d'espérer dans
le secours des autres. Si vous n'avez maintenant aucun souci de vous-
méme, qui s'inquiétera de vous dans l'avenir ? Maintenant le temps
est d'un grand prix. Voici maintenant le temps propice, voici le jour
du salut. Mais, 6 douleur ! que vous fassiez un si vain usage de ce
qui pourrait vous servir a mériter de vivre éternellement ! Viendra le
temps ou vous désirerez un seul jour, une seule heure, pour purifier
votre ame, et je ne sais si vous l'obtiendrez.

6. Ah ! mon frére, de quel péril, de quelle crainte terrible vous
pourriez vous délivrer si vous étiez a présent toujours en crainte de la
mort ! Etudiez-vous maintenant a vivre de telle sorte qu'a 1'heure de
la mort vous ayez plus sujet de vous réjouir que de craindre.

42



Apprenez maintenant @ mourir au monde afin de commencer alors a
vivre avec Jésus-Christ. Apprenez maintenant a tout mépriser, afin de
pouvoir alors aller librement a Jésus-Christ. Chatiez maintenant votre
corps par la pénitence afin que vous puissiez alors avoir une solide
confiance.

7. Insensés, sur quoi vous promettez-vous de vivre longtemps,
lorsque vous n'avez pas un seul jour d'assuré ? Combien ont été
trompés et arrachés subitement de leur corps ! Combien de fois avez-
vous oui dire : Cet homme a été tu¢ d'un coup d'épée ; celui-ci s'est
noy¢, celui-la s'est brisé en tombant d'un lieu €levé ; I'un a expiré en
mangeant, 'autre en jouant ; 'un a péri par le feu, un autre par le fer,
un autre par la peste, un autre par la main des voleurs ! Et ainsi la fin
de tous est la mort, et la vie des hommes passe comme l'ombre.

8. Qui se souviendra de vous apreés votre mort, et qui priera
pour vous ? Faites, faites maintenant, mon cher frére, tout ce que
vous pouvez, car vous he savez pas quand vous mourrez, ni ce qui
suivra pour vous la mort. Tandis que vous en avez le temps, amassez
des richesses immortelles. Ne pensez qu'a votre salut, ne vous
occupez que des choses de Dieu. Faites-vous maintenant des amis,
en honorant les saints et en imitant leurs oeuvres, afin qu'arrivé au
terme de cette vie, ils vous recoivent dans les tabernacles éternels.

9. Vivez sur la terre comme un voyageur et un étranger a qui
les choses du monde ne sont rien. Conservez votre cceur libre et
toujours élevé vers Dieu, parce que vous n'avez point ici-bas de
demeure permanente. Que vos gémissements, vos larmes, vos
prieres, montent tous les jours vers le ciel afin que votre ame, apres
la mort, mérite de passer heureusement a Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 23

Approchez-vous de cette fosse, regardez ces ossements
blanchis et déjoints : voila tout ce qui reste ici-bas d'un homme que
vous avez connu peut-étre et qui ne pensait pas plus a la mort, il y a
peu d'années, que vous n'y pensez aujourd'hui.

43



Ne fallait-il pas, en effet, qu'il songeat d'abord a sa fortune, a
celle des siens, a 1'établissement de sa famille ? Aussi s'en est-il
occupé jusqu'au dernier moment. Eh bien ! Maintenant allez, entrez
dans sa maison. Des héritiers indifférents y jouissent des biens qu'il
avait amassés, et travaillent eux-mémes a en amasser de nouveaux.
Du reste, nul souvenir du mort.

Quelque chose de lui subsiste cependant, et la tombe ne le
renferme pas tout entier. Il avait une dme, une ame rachetée du sang
de Jésus-Christ. Ou est-elle ? A l'instant ou elle quitta le corps, sa
demeure fut fixée, ou dans le ciel sans crainte désormais, ou dans
I'enfer sans espérance. Terrible, terrible alternative ! Et, a présent,
plongez-vous dans les soins de la terre, différez votre conversion.
Dites encore : il sera temps demain. Insensé¢ ! Ce temps dont tu
abuses, creuse ta fosse, et demain sera 1'éternité.

24. Du jugement et des peines des pécheurs

1. En toutes choses regardez la fin, et reportez-vous au jour ou
vous serez la, debout devant le Juge sévere a qui rien n'est caché,
qu'on n'apaise point par des présents, qui ne recoit point d'excuses,
mais qui jugera selon la justice. Pécheur misérable et insensé ! que
répondrez-vous a Dieu, qui sait tous vos crimes, vous qui tremblez
quelquefois a l'aspect d'un homme irrité ? Par quel étrange oubli de
vous-méme vous en allez-vous, sans rien prévoir, vers ce jour ou nul
ne pourra étre excusé ni défendu par un autre, mais ou chacun sera
pour soi un fardeau assez pesant ? Maintenant votre travail produit
son fruit : vos larmes sont agréées, vos gémissements écoutés, votre
douleur satisfait a Dieu et purifie votre ame.

2. 11 a ici-bas un grand et salutaire purgatoire, I'homme patient
qui, en butte aux outrages, s'afflige plus de la malice d'autrui que de
sa propre injure ; qui prie sincérement pour ceux qui le contristent, et
leur pardonne du fonds du cceur; qui, s'il a peiné les autres, est
toujours prét & demander pardon ; qui incline a la compassion plus

44



qu'a la coléere ; qui se fait violence a lui-méme, et s'efforce d'assujettir
entierement la chair a 'esprit. Il vaut mieux se purifier maintenant de
ses péchés et retrancher ses vices, que d'attendre de les expier en
l'autre vie. Oh! combien nous nous trompons nous-mémes par
'amour désordonné que nous avons pour notre chair.

3. Que dévorera ce feu, sinon vos péchés ? Plus vous vous
épargnez vous-méme a présent, et plus vous flattez votre chair, plus
ensuite votre chatiment sera terrible et plus vous amassez pour le feu
éternel. L'homme sera puni plus rigoureusement dans les choses ou il
a le plus péché. La les paresseux seront percés par des aiguillons
ardents, et les intempérants tourmentés par une faim et une soif
extrémes. La les voluptueux et les impudiques seront plongés dans
une poix brllante et dans un soufre fétide; comme des chiens
furieux, les envieux hurleront dans leur douleur.

4. Chaque vice aura son tourment propre. La les superbes
seront remplis de confusion, et les avares réduits a la plus misérable
indigence. La une heure sera plus terrible dans le supplice, que cent
années ici dans la plus dure pénitence. Ici quelquefois le travail
cesse, on se console avec ses amis : 1a nul repos, nulle consolation
pour les damnés. Soyez donc maintenant plein d'appréhension et de
douleur pour vos péchés, afin de partager, au jour du jugement, la
sécurité des bienheureux. Car les justes alors s'éleveront avec une
grande assurance contre ceux qui les auront opprimés et méprisés.
Alors se levera pour juger celui qui se soumet aujourd'hui
humblement aux jugements des hommes. Alors 'humble et le pauvre
auront une grande confiance; et de tous cOtés I'épouvante
environnera le superbe.

5. Alors on verra qu'il fut sage en ce monde, celui qui apprit a
étre insensé et méprisable pour Jésus-Christ. Alors on s'applaudira
des tribulations souffertes avec patience, et toute iniquité sera
muette. Alors tous les justes seront transportés d'allégresse, et tous
les impies consternés de douleur. Alors la chair affligée se réjouira
plus que si elle avait toujours été nourrie dans les délices. Alors les

45



vétements pauvres resplendiront, et les habits somptueux perdront
tout leur éclat. Alors la plus pauvre petite demeure sera jugée au-
dessus du palais tout brillant d'or. Alors une patience constamment
soutenue sera de plus de secours que toute la puissance du monde ; et
une obéissance simple, ¢élevée plus haut que toute la prudence du
siecle.

6. Alors on trouvera plus de joie dans la pureté d'une bonne
conscience que dans une docte philosophie. Alors le mépris des
richesses aura plus de poids dans la balance que tous les trésors de la
terre. Alors le souvenir d'une pieuse priere vous sera de plus de
consolation que celui d'un repas splendide. Alors vous vous réjouirez
plus du silence gardé que de longs entretiens. Alors les oeuvres
saintes l'emporteront sur les beaux discours. Alors vous préférerez
une vie de peine et de travail a tous les plaisirs de la terre. Apprenez
donc maintenant a supporter quelques légeres souffrances afin d'étre
alors délivré de souffrances plus grandes. Eprouvez ici d'abord ce
que vous pourrez dans la suite. Si vous ne pouvez maintenant souffrir
ce peu de chose, comment supporterez-vous les tourments éternels ?
Si maintenant la moindre douleur vous cause tant d'impatience, que
sera-ce donc alors des tortures de l'enfer ? Il y a, n'en doutez point,
deux joies qu'on ne peut réunir : vous ne pouvez golter ici-bas les
délices du monde, et régner ensuite avec Jésus-Christ.

7. Si vous aviez vécu jusqu'a ce jour dans les honneurs et les
voluptés, de quoi cela vous servirait-il, s'il vous fallait mourir a
l'instant ? Donc tout est vanité, hors aimer Dieu et le servir lui seul.
Car celui qui aime Dieu de tout son cceur ne craint ni la mort, ni le
supplice, ni le jugement, ni l'enfer, parce que l'amour parfait nous
donne un shr accés pres de Dieu. Mais celui qui aime encore le
péché, il n'est pas surprenant qu'il redoute la mort et le jugement.
Cependant, si I'amour ne vous ¢€loigne pas encore du mal, il est bon
qu'au moins la crainte du feu vous retienne. Celui qui est peu touché
de la crainte de Dieu ne saurait longtemps persévérer dans le bien,
mais il tombera bientot dans les pieges du démon.

46



Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 24

Dieu est patient, dit saint Augustin, parce qu'il est éternel.
Mais, apres les jours de patience, viendra le jour de la justice : jour
d'effroi, jour inévitable, ou toute chair comparaitra devant le Roi de
I'éternité, pour rendre compte de ses ceuvres et de ses pensées méme.

Transportez-vous en esprit a ce moment formidable : voila que
la poussiére des tombeaux s'émeut, et de toutes parts la foule des
morts accourt aux pieds du souverain Juge. La tous les secrets sont
dévoilés, la conscience n'a plus de ténebres, et chacun attend en
silence le sort qui lui est destiné pour toujours. Les deux cités se
séparent, la grande sentence est prononcée : elle ouvre le paradis aux
justes et tombe sur les pécheurs avec tout le poids d'une éternelle
réprobation.

Environné des Anges fideles et de la troupe resplendissante des
élus, Jésus-Christ remonte dans sa gloire. Satan saisit sa proie et
l'entraine dans I'abime. Tout est consommé a jamais. Il ne reste plus
que les joies du ciel et le désespoir de 1'enfer. Pendant que vous étes
encore sur la terre, le choix entre ces demeures vous est laissé :
choisissez donc. Mais n'oubliez pas qu'il n'y a point de repentir de
l'autre coté de la tombe.

25. Qu'il faut travailler avec ferveur a lamendement de
sa vie

1. Soyez vigilant et fervent dans le service de Dieu et faites-
vous souvent cette demande : Pourquoi es-tu venu ici, et pourquoi as-
tu quitté le siécle ? N'était-ce pas afin de vivre pour Dieu et devenir
un homme spirituel ? Embrasez-vous du désir d'avancer parce que
vous recevrez bientdt la récompense de vos travaux, et qu'alors il n'y
aura plus ni crainte ni douleur. Maintenant un peu de travail, et puis
un grand repos ; que dis-je ? une joie éternelle ! Si vous agissez
constamment avec ardeur et fidélité, Dieu aussi sera sans doute fidele
et magnifique dans ses récompenses. Vous devez conserver une

47



ferme espérance de parvenir a la gloire ; mais il ne faut pas vous
livrer a une sécurité¢ trop profonde de peur de tomber dans le
relachement ou la présomption.

2. Un homme qui flottait souvent, plein d'anxiété, entre la
crainte et l'espérance, étant un jour accablé de tristesse, entra dans
une église ; et, se prosternant devant un autel pour prier, il disait et
redisait en lui-méme : Oh! si je savais que je dusse persévérer !
Aussitot il entendit intérieurement cette divine réponse : Si vous le
saviez, que voudriez-vous faire ? Faites maintenant ce que vous
feriez alors, et vous jouirez de la paix. Consolé a l'instant méme et
fortifi¢, il s'abandonna sans réserve a la volonté de Dieu et ses
agitations cesserent. Il ne voulut point rechercher avec curiosité ce
qui lui arriverait dans l'avenir ; mais il s'appliqua uniquement a
connaitre la volonté de Dieu et ce qui lui plait davantage, afin de
commencer et d'achever tout ce qui est bien.

3. Espérez en Dieu, dit le Prophete, et faites le bien ; habitez en
paix la terre, et vous serez nourri de ses richesses. Une chose
refroidit en quelques-uns l'ardeur d'avancer et de se corriger: la
crainte des difficultés, et le travail du combat. En effet, ceux-la
devancent les autres dans la vertu, qui s'efforcent avec plus de
courage de se vaincre eux-mémes dans ce qui leur est le plus pénible
et qui contrarie le plus leur penchant. Car I'homme fait d'autant plus
de progres et mérite d'autant plus de grace, qu'il se surmonte lui-
méme et se mortifie davantage.

4. 11 est vrai que tous n'ont pas également a combattre pour se
vaincre et mourir a eux-mémes. Cependant un homme animé d'un
z¢le ardent avancera bien plus, méme avec de nombreuses passions,
qu'un autre a cet égard mieux disposé, mais tiede pour la vertu. Deux
choses aident surtout a opérer un grand amendement : s'arracher avec
violence a ce que la nature dégradée convoite, et travailler
ardemment a acquérir la vertu dont on a le plus grand besoin.
Attachez-vous aussi particulierement a éviter et a vaincre les défauts
qui vous déplaisent le plus dans les autres.

48



5. Profitez de tout pour votre avancement. Si vous voyez de
bons exemples ou si vous les entendez raconter, animez-vous a les
imiter. Que si vous apercevez quelque chose de répréhensible, prenez
garde de commettre la méme faute ; ou, si vous l'avez quelquefois
commise, tdchez de vous corriger promptement. Comme votre oeil
observe les autres, les autres vous observent aussi. Qu'il est consolant
et doux de voir des religieux zélés, pieux, fervents, fideles
observateurs de la régle ! Qu'il est triste, au contraire, et pénible d'en
voir qui ne vivent pas dans l'ordre et qui ne remplissent pas les
engagements auxquels ils ont ét¢ appelés ! Qu'on se nuit a soi-méme
en négligeant les devoirs de sa vocation, et en détournant son coeur a
des choses dont on n'est point chargé !

6. Souvenez-vous de ce que vous avez promis, et que Jésus
crucifié vous soit toujours présent. Vous avez bien sujet de rougir, en
considérant la vie de Jésus-Christ, d'avoir jusqu'ici fait si peu
d'efforts pour y conformer la votre, quoique vous soyez depuis si
longtemps entré dans la voie de Dieu. Un religieux qui s'exerce a
méditer s€rieusement et avec piété la vie tres sainte et la passion du
Sauveur, y trouvera en abondance tout ce qui lui est utile et
nécessaire, et il n'a pas besoin de chercher hors de Jésus quelque
chose de meilleur. Ah ! si Jésus crucifié entrait dans notre cceur, que
nous serions bientdt suffisamment instruits !

7. Un religieux fervent regoit bien ce qu'on lui commande et s'y
soumet sans peine. Un religieux tiede et relaché souffre tribulation
sur tribulation et ne trouve de tous cotés que la géne, parce qu'il est
privé des consolations intérieures et qu'il lui est interdit d'en chercher
au-dehors. Un religieux qui s'affranchit de sa régle est exposé a des
chutes terribles. Celui qui cherche une vie moins contrainte et moins
austere sera toujours dans l'angoisse ; car toujours quelque chose lui
déplaira.

8. Comment font tant d'autres religieux qui observent, dans les
cloitres, une si étroite discipline ? Ils sortent rarement, ils vivent
retirés, ils sont nourris trés pauvrement et grossi¢rement vétus. Ils

49



travaillent beaucoup, parlent peu, veillent longtemps, se Iévent matin,
font de longues pricres, de fréquentes lectures, et observent en tout
une exacte discipline. Considérez les chartreux, les religieux de
Citeaux, et les autres religieux et religieuses de différents ordres, qui
se lévent toutes les nuits pour chanter les louanges de Dieu. Il serait
donc bien honteux que la paresse vous tint encore €loigné d'un si
saint exercice lorsque déja tant de religieux commencent a célébrer le
Seigneur.

9. Oh ! si vous n'aviez autre chose a faire qu'a louer de cceur et
de bouche, perpétuellement, le Seigneur notre Dieu ! Si jamais vous
n'aviez besoin de manger, de boire, de dormir, et que vous puissiez
ne pas interrompre un seul moment ces louanges ni les autres
exercices spirituels | Vous seriez alors beaucoup plus heureux qu'a
présent, assujetti comme vous I'€es au corps et a toutes ses
nécessités. Plat a Dieu que nous fussions affranchis de ces nécessités
et que nous n'eussions a songer qu'a la nourriture de notre ame, que
nous goltons, hélas, si rarement !

10. Quand un homme en est venu a ne chercher sa consolation
dans aucune créature, c'est alors qu'ill commence a gofliter Dieu
parfaitement, et qu'il est, quoiqu'il arrive, toujours satisfait. Alors il
ne se ré¢jouit d'aucune prospérité et aucun revers ne le contriste ; mais
il s'abandonne tout entier, avec une pleine confiance, a Dieu qui lui
est tout en toutes choses, pour qui rien ne périt, rien ne meurt, pour
qui au contraire tout vit, et a qui tout obéit sans délai.

11. Souvenez-vous toujours que votre fin approche et que le
temps perdu ne revient point. Les vertus ne s'acquicrent qu'avec
beaucoup de soins et des efforts constants. Deés que vous
commencerez a tomber dans la tiédeur, vous tomberez dans le
trouble. Mais si vous persévérez dans la ferveur, vous trouverez une
grande paix et vous sentirez votre travail plus léger, a cause de la
grace de Dieu et de I'amour de la vertu. L'homme fervent et z¢&l¢ est
prét a tout. Il est plus pénible de résister aux vices et aux passions
que de supporter les fatigues du corps. Celui qui n'évite pas les

50



petites fautes tombe peu a peu dans les grandes. Vous vous réjouirez
toujours le soir, quand vous aurez employé le jour avec fruit. Veillez
sur vous, excitez-vous, avertissez-vous ; et quoiqu'il en soit des
autres, ne vous négligez pas vous-méme. Vous ne ferez de progres
qu'autant que vous vous ferez violence.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 25

Etes-vous sinceérement résolu a vous sauver ? En avez-vous la
volonté ferme ? Alors préparez-vous au travail, au combat, car le
salut est a ce prix. La voie qui conduit a la perte est large, mais
qu'étroite, dit 'Evangile, est celle qui conduit a la vie !

Sans doute l'onction de la grace adoucit pour le fidele ce
travail, ce combat. Au milieu des fatigues et des souffrances, il jouit
d'une paix céleste que le pécheur ne connait point. Cependant il a
besoin de continuels efforts pour triompher de lui-méme, pour
vaincre ses désirs, ses passions et le monde, et le prince de ce monde.
Qui a fait les saints, sinon cette lutte courageuse et persévérante ?
Les uns ont été tourmentés, ne voulant pas racheter leur vie, afin d'en
trouver une meilleure dans la résurrection. Les autres ont souffert les
mogqueries, les fouets, les chaines et les prisons. Ils ont été lapidés,
sciés, éprouvés en toute maniere. Ils sont morts par le tranchant du
glaive ; vagabonds, couverts de peaux de brebis et de peaux de
chevres, oppressés par le besoin, l'affliction, I'angoisse, ils ont erré
dans les déserts, et dans les montagnes, et dans les antres, et dans les
cavernes de la terre, eux dont le monde n'était pas digne.

Enveloppés donc d'une si grande nuée de témoins, dégageons-
nous de tout ce qui nous environne, et courons par la patience au
combat qui nous est proposé¢. Les regards fixés sur Jésus, l'auteur et
le consommateur de la foi, qui, en vue de la joie qui lui était
préparée, a souffert la croix, en méprisant 1'ignominie. Et maintenant
il est assis a la droite du trone de Dieu.

51



Livre deuxieme

Instruction pour avancer dans la vie intérieure

1. De la conversation intérieure

1. Le royaume de Dieu est au dedans de vous, dit le Seigneur.
Revenez a Dieu de tout votre cceur, laissez 1a ce misérable monde, et
votre ame trouvera le repos. Apprenez a mépriser les choses
extérieures et a vous donner aux intérieures, et vous verrez le
royaume de Dieu venir en vous. Car le royaume de Dieu est paix et
joie dans I'Esprit Saint, ce qui n'est pas donné aux impies. Jésus-
Christ viendra a vous et il vous remplira de ses consolations, si vous
lui préparez au-dedans de vous une demeure digne de lui. Toute sa
gloire et toute sa beauté est intérieure ; c'est dans le secret du coeur
qu'il se plait. Il visite souvent I'homme intérieur et ses entretiens sont
doux, ses consolations ravissantes ; sa paix est inépuisable, et sa
familiarité incompréhensible.

2. Ame fidele, hatez-vous donc de préparer votre coeur pour
I'époux, afin qu'il daigne venir et habiter en vous. Car il a dit : Si
quelqu'un m'aime, il gardera ma parole, et nous viendrons a lui, et
nous ferons en lui notre demeure. Laissez donc entrer Jésus en vous,
et n'y laissez entrer que lui. Lorsque vous posséderez Jésus, vous
serez riche et lui seul vous suffit. Il veillera sur vous, il prendra de
vous un soin fidele en toutes choses, de sorte que vous n'aurez plus
besoin de rien attendre des hommes. Car les hommes changent vite et
vous manquent tout d'un coup; mais Jésus-Christ demeure
éternellement : inébranlable dans sa constance, il est prés de vous
jusqu'a la fin.

3. On ne doit guere compter sur un homme fragile et mortel,
encore bien qu'il vous soit utile et que vous soyez chers 1'un a I'autre,
et il n'y a pas lieu de s'attrister beaucoup si quelquefois il vous
traverse et s'éleve contre vous. Ceux qui sont aujourd'hui pour vous

52



pourront étre demain contre vous et réciproquement : les hommes
changent comme le vent. Mettez en Dieu toute votre confiance : qu'il
soit votre crainte et votre amour ; il répondra pour vous et il fera ce
qui est le meilleur. Vous n'avez point ici de demeure stable ; en
quelque lieu que vous soyez vous étes étranger et voyageur, et vous
n'aurez jamais de repos que vous ne soyez uni intimement a Jésus-
Christ.

4. Que cherchez-vous autour de vous ? Ce n'est pas ici le lieu
de votre repos. Votre demeure doit étre dans le ciel et vous ne devez
regarder toutes les choses de la terre que comme en passant. Tout
passe, et vous passez avec tout le reste. Prenez garde de vous attacher
a quoi que ce soit de peur d'en devenir l'esclave et de vous perdre.
Que sans cesse votre pensée monte vers le Tres-Haut, et votre priere
vers Jésus-Christ. Si vous ne savez pas encore vous ¢lever aux
contemplations célestes, reposez-vous dans la passion du Sauveur, et
aimez a demeurer dans ses plaies sacrées. Car, si vous vous réfugiez
avec amour dans ces plaies et ces précieux stigmates, vous sentirez
une grande force au temps de la tribulation ; vous vous inquiéterez
peu du mépris des hommes et vous supporterez aisément les paroles
médisantes.

5. Jésus-Christ aussi a été méprisé des hommes en ce monde, et
dans les plus extrémes angoisses, abandonné des siens, de ses amis,
de ses proches, au milieu des opprobres. Jésus-Christ a voulu souffrir
et étre mépriseé ; et vous osez vous plaindre de quelque chose ! Jésus-
Christ a eu des ennemis et des détracteurs, et vous voudriez n'avoir
que des amis et des bienfaiteurs ! Comment votre patience méritera-
t'elle d'étre couronnée s'il ne vous arrive rien de pénible ? Si vous ne
voulez rien souffrir, comment serez-vous ami de Jésus-Christ ?
Souffrez avec Jésus-Christ et pour Jésus-Christ, si vous voulez
régner avec Jésus-Christ.

6. Si une seule fois vous étiez entré bien avant dans le coeur de
Jésus, et que vous eussiez ressenti quelque mouvement de son
amour, que vous auriez peu de souci de ce qui peut vous contrarier

53



ou vous plaire ! Vous vous réjouiriez d'un outrage recu parce que
I'amour de Jésus apprend a I'homme a se mépriser lui-méme. Celui
qui aime Jésus et la vérité, un homme vraiment intérieur et dégagé de
toute affection déréglée, peut librement s'approcher de Dieu et,
s'élevant en esprit au-dessus de soi-méme, se reposer en lui par une
jouissance anticipée.

7. Celui qui estime les choses suivant ce qu'elles sont et non
d'apres les discours et 1'opinion des hommes, est vraiment sage ; et
c'est Dieu qui l'instruit plus que les hommes. Celui qui vit au-dedans
de lui-méme et qui s'inquicte peu des choses du dehors, tous les lieux
lui sont bons et tous les temps pour remplir ses pieux exercices. Un
homme intérieur se recueille bien vite parce qu'il ne se répand jamais
tout entier au-dehors. Les travaux extérieurs, les occupations
nécessaires en certain temps, ne le troublent point ; mais il se préte
aux choses selon qu'elles arrivent. Celui qui a établi 1'ordre au-dedans
de soi ne se tourmente guere de ce qu'il y a de bien ou de mal dans
les autres. L'on n'a de distractions et d'obstacles qu'autant que 1'on
s'en crée soi-méme.

8. Si vous étiez ce que vous devez étre, entierement libre et
détaché, tout contribuerait a votre bien et a votre progres. Mais
beaucoup de choses vous déplaisent et souvent vous troublent, parce
que vous n'étes pas encore tout a fait mort a vous-méme et séparé des
choses de la terre. Rien n'embarrasse et ne souille tant le cceur de
I'homme que l'amour impur des créatures. Si vous rejetez les
consolations du dehors, vous pourrez contempler les choses du ciel et
gotter souvent les joies intérieures.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 1

L'ame chrétienne, détachée du monde, n'a qu'un désir pour le
temps comme pour l'éternité : d'étre unie a Jésus de cette union
ineffable dont la divine peinture nous ravit dans le cantique
mystérieux de l'amour : Mon bien-aimé est a moi, et je suis a lui ; il
repose entre les lis, jusqu'a ce que l'aurore se leve et que les ombres
déeclinent.

54



Hélas ! Que cherchez-vous au dehors ? Rentrez, rentrez en
vous-méme, préparez au céleste époux une demeure digne de lui, et il
viendra, et il s'y reposera, car ses délices sont d'habiter dans le cceur
qui l'appelle. Alors, seul avec Jésus, loin des bruits de la terre, dans le
silence des créatures, il vous parlera comme un ami parle a son ami,
et, transporté de l'entendre, vous ne voudrez plus, a jamais, écouter
que lui.

2. Qu'il faut s'abandonner a Dieu en esprit d'humilité

1. Inquiétez-vous peu qui est pour vous ou contre vous ; mais
prenez soin que Dieu soit avec vous en tout ce que vous faites. Ayez
la conscience pure et Dieu prendra votre défense. Toute la malice des
hommes ne saurait nuire a celui que Dieu veut protéger. Si vous
savez vous taire et souffrir, Dieu sans doute vous assistera. Il sait le
temps et la maniére de vous délivrer : abandonnez-vous donc a lui.
C'est de Dieu que vient le secours, c'est lui qui délivre de la
confusion. Il est souvent trés utile, pour nous retenir dans une plus
grande humilité, que les autres soient instruits de nos défauts et qu'ils
nous les reprochent.

2. Quand un homme s'humilie de ses défauts, il apaise aisément
les autres et se concilie sans peine ceux qui sont irrités contre lui.
Dieu protége 1'humble et le délivre, il aime I'humble et le console, il
s'incline vers l'humble et lui prodigue ses graces, et apres
l'abaissement, il 1'éléve dans la gloire. Il révele a 'humble ses secrets,
il l'invite et l'attire doucement a lui. Quelque affront qu'il regoive,
I'humble vit encore en paix, parce qu'il s'appuie sur Dieu et non sur le
monde. Ne pensez pas avoir fait de progres si vous ne vous croyez
au-dessous de tous les autres.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 2

Que vous importent les discours et les pensées des hommes !
Ce ne seront point eux qui vous jugeront. S'ils vous accusent a tort,
Celui qui voit le fond des consciences vous a déja justifié. S'ils vous

55



reprochent des fautes réelles, n'étes-vous pas heureux d'étre averti,
heureux de souffrir une humiliation salutaire ? Ce qui vous trouble,
c'est 'orgueil qui ne saurait supporter d'étre repris.

L'humble ne s'irrite point, ne s'émeut point, lors méme que la
passion le condamne injustement. Plein du sentiment de sa misére,
on ne saurait jamais tant l'abaisser, qu'il ne s'abaisse dans son coeur
encore davantage. Voulez-vous que rien n'altére le calme de votre
ame, abandonnez-vous a Dieu en toutes choses. Et dans les peines,
les contrariétés, les traverses, dites avec Jésus-Christ : Oui, mon
Pere, parce qu'il vous a plu ainsi !

3. De 'homme pacifique

1. Conservez-vous premi¢rement dans la paix : et alors vous
pourrez la donner aux autres. Le pacifique est plus utile que le
savant. Un homme passionné change le bien en mal, et croit le mal
aisément. L'homme paisible et bon ramene tout au bien. Celui qui est
affermi dans la paix ne pense mal de personne; mais lI'homme
inquiet et mécontent est agité de divers soupcons : il n'a jamais de
repos, et n'en laisse point aux autres. Il dit souvent ce qu'il ne faudrait
pas dire, et ne fait pas ce qu'il faudrait faire. Attentif aux devoirs des
autres, il néglige ses propres devoirs. Ayez donc premi¢rement du
z¢le pour vous-méme, et vous pourrez ensuite avec justice 1'étendre
sur le prochain.

2. Vous savez bien colorer et excuser vos fautes, et vous ne
voulez pas recevoir les excuses des autres. 11 serait plus juste de vous
accuser vous-méme et d'excuser votre frére. Si vous voulez qu'on
vous supporte, supportez aussi les autres. Voyez combien vous étes
loin encore de la vraie charité et de 'humilité, qui jamais ne s'irrite et
ne s'indigne que contre elle-méme. Ce n'est pas une grande chose de
bien vivre avec les hommes doux et bons, car cela plait naturellement
a tous ; chacun aime son repos, et s'affectionne a ceux qui partagent
ses sentiments. Mais vivre en paix avec des hommes durs, pervers,

56



sans regle, ou qui nous contrarient, c'est une grande grace, une vertu
courageuse digne d'étre louée.

3. Il y en a qui sont en paix avec eux-mémes et avec les autres.
Et il y en a qui n'ont point la paix, et qui troublent celle d'autrui : ils
sont a charge aux autres, et plus a charge a eux-mémes. Il y en a,
enfin, qui se maintiennent dans la paix et qui s'efforcent de la rendre
aux autres. Au reste toute notre paix dans cette misérable vie,
consiste plus dans une souffrance humble que dans I'exemption de la
souffrance. Qui sait le mieux souffrir possédera la plus grande paix.
Celui-la est vainqueur de soi et maitre du monde, ami de Jésus-Christ
et héritier du ciel.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 3

Bienheureux les pacifiques, parce qu'ils seront appelés les
enfants de Dieu.

Comprenez la grandeur de ce nom et l'instruction profonde
qu'il renferme. La paix, c'est l'ordre parfait: et le trouble, les
dissensions, les discordes, la guerre, ne sont entrés dans le monde
que par la violation de I'ordre ou par le péché. Ainsi, point de paix ou
régne le péché ; point de paix dans 'homme dont les pensées, les
affections, les volontés ne sont pas en tout conformes a l'ordre ou a la
vérité et a la volonté de Dieu : point de paix dans la société dont les
doctrines et les lois s'écartent de la loi et des doctrines révélées de
Dieu.

Et quiconque, homme ou peuple, méprise cette loi, nie ces
doctrines, ne flit-ce qu'en un seul point, cet homme, ce peuple rebelle
a Dieu, subit a l'instant le chatiment de son crime. Un malaise
inconnu s'empare de lui: je ne sais quelle force désordonnée le
pousse et le repousse en tous sens, et nulle part il ne trouve de repos.
Comme Cain, apreés son meurtre, il a peur.

Non, la paix n'est, en effet que pour les enfants de Dieu. 1ls la
golitent en eux-mémes, et la répandent sur les autres. Elle coule, pour
ainsi dire de leur cceur, comme ces fleuves qui arrosaient 1'heureux

57



sé¢jour de notre premier pere, au temps de son innocence. Et quand
viendra la derniére heure, ce sera encore la paix, car le royaume de
Dieu est justice et paix. Enfants de Dieu, entrez dans le royaume qui
vous a été préparé des le commencement du monde.

4. De la pureté d'esprit et de la droiture d'intention

1. L'homme s'éléve au-dessus de la terre sur deux ailes, la
simplicité et la pureté. La simplicité¢ doit étre dans l'intention, et la
pureté dans l'affection. La simplicité cherche Dieu, la pureté le
trouve et le golite. Nulle bonne oeuvre ne vous sera difficile si vous
étes libre au-dedans de toute affection déréglée. Si vous ne voulez
que ce que Dieu veut et ce qui est utile au prochain, vous jouirez de
la liberté intérieure. Si votre cceur était droit, alors toute créature
vous serait un miroir de vie et un livre rempli de saintes instructions.
Il n'est point de créature si petite et si vile qui ne présente quelque
image de la bonté de Dieu.

2. Si vous aviez en vous assez d'innocence et de pureté, vous
verriez tout sans obstacle. Un coeur pur pénetre le ciel et l'enfer.
Chacun juge des choses du dehors selon ce qu'il est au-dedans de lui-
meéme. S'il est quelque joie dans le monde, le cceur pur la posséde. Et
s'il y a des angoisses et des tribulations, avant tout elles sont connues
de la mauvaise conscience. Comme le fer mis au feu perd sa rouille
et devient tout étincelant, ainsi celui qui se donne sans réserve a Dieu
se dépouille de sa langueur et se change en un homme nouveau.

3. Quand I'homme commence a tomber dans la tiédeur, alors il
craint le moindre travail et recoit avidement les consolations du
dehors. Mais quand il commence a se vaincre parfaitement et a
marcher avec courage dans la voie de Dieu, alors il compte pour rien
ce qui lui était le plus pénible.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 4

58



Quand Jésus-Christ voulut proposer un modele a ses disciples,
le choisit-il parmi les hommes distingués par la science ou par la
supériorité de leur esprit ? Non ; il appela un petit enfant, le placa au
milieu d'eux et dit: En vérité, je vous le dis, si vous ne vous
convertissez et ne devenez comme de petits enfants, vous n'entrerez
point dans le royaume des cieux.

Or, que voyons nous dans l'enfance ? La simplicité, la pureté.
Elle croit, elle aime, elle agit, sans retour sur elle-méme, par un
premier mouvement du cceur ; et voila ce qui plait a Dieu. Il ne
demande ni de longues prieres, ni d'¢loquents discours, ni des
méditations profondes, mais une volonté droite et un amour plein de
candeur. N'avoir en tout de désirs que les siens, s'oublier entierement
soi-méme, se soumettre aux volontés de l'adorable Providence, sans
chercher a les scruter.

Quoi de plus pur que cet abandon, que cette simple
obéissance ? Aussi la récompense en sera-t-elle grande : Heureux,
est-il dit, ceux qui ont le cceur pur parce qu'ils verront Dieu.

5. De la considération de soi-méme

1. Nous ne devons pas trop compter sur nous-mémes, parce que
souvent la grace et le jugement nous manquent. Nous n'avons en
nous que peu de lumicre, et ce peu, il est ais¢ de le perdre par
négligence. Souvent nous ne nous apercevons pas combien nous
sommes aveugles au-dedans de nous. A de mauvaises actions
souvent nous donnons de pires excuses. Quelquefois nous sommes
mus par la passion et nous croyons que c'est par le zele. Nous
relevons de petites fautes dans les autres et nous nous en permettons
de plus grandes. Nous sentons bien vite et nous pesons ce que nous
souffrons des autres ; mais tout ce qu'ils ont a souffrir de nous, nous
n'y songeons point. Qui se jugerait équitablement soi-méme, sentirait
qu'il n'a droit de juger personne séverement.

59



2. L'homme intérieur préfere le soin de soi-méme a tout autre
soin : et lorsqu'on est attentif a soi, on se tait aisément sur les autres.
Vous ne serez jamais un homme intérieur et vraiment pieux, si vous
ne gardez le silence sur ce qui vous est étranger, et si vous ne vous
occupez principalement de vous-méme. Si vous n'avez que Dieu et
vous-mé€me en vue, vous serez peu touché de ce que vous apercevrez
au-dehors. Ou étes-vous quand vous n'étes pas présent a vous-
méme ? Et que vous revient-il d'avoir tout parcouru, et de vous étre
oublié¢ ? Si vous voulez posséder la paix et étre véritablement uni a
Dieu, il faut laisser la tout le reste, et ne penser qu'a vous seul.

3. Vous ferez de grands progres si vous vous dégagez de tous
les soins du temps. Vous serez, au contraire, fatigué bien vite, si vous
comptez pour quelque chose ce qui n'est que de ce monde. Qu'il n'y
ait rien de grand a vos yeux, d'¢levé, de doux, d'aimable, que Dieu
seul, ou ce qui vient de Dieu. Regardez comme une pure vanité toute
consolation qui repose sur la créature. L'ame qui aime Dieu méprise
tout ce qui est au-dessous de Dieu. Dieu seul, éternel, immense et
remplissant tout, est la consolation de I'dme et la vraie joie du cceur.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 5

Quand vous sauriez ce qu'il y a de bon et de mauvais dans
chaque homme, sans en excepter un seul, a quoi cela vous servirait-
il, si vous vous ignorez vous-méme ? On ne vous interrogera point,
au dernier jour, sur la conscience d'autrui. Laissez donc la une
sollicitude dont presque toujours l'orgueil et la malignité sont le
principe. Et occupez-vous d'un soin plus agréable a Dieu et plus utile
pour vous.

La grande, la vraie science est de se connaitre soi-méme. Ce
doit étre notre étude de tous les instants. Alors on apprend a se
mépriser, a gémir sur la plaie de son cceur, sur I'amour-propre effréné
qui nous domine, sur les secretes convoitises qui nous tourmentent,
et 'on s'écrie comme I'Apdtre : Qui me délivrera de ce corps de
mort ? Heureuse, heureuse délivrance !

60



Mais que trouverons-nous apres, si nous avons été fideles ?
Dieu, uniquement Dieu, et en lui toutes choses, toute consolation,
tout bien. O mon ame, puisqu'il en est ainsi, commence des ce
moment méme a te dégager du poids qui t'affaisse, de la terre et des
créatures, pour ne t'attacher qu'a Dieu seul.

6. De la joie d'une bonne conscience

1. La gloire de I'homme de bien est le témoignage de sa
conscience. Ayez la conscience pure et vous posséderez toujours la
joie. La bonne conscience peut supporter beaucoup de choses et elle
est pleine de joie dans les adversités. La mauvaise conscience est
toujours inquiete et troublée. Vous jouirez d'un repos ravissant si
votre coeur ne vous reproche rien. Ne vous réjouissez que d'avoir fait
le bien. Les méchants n'ont jamais de véritable joie, ils ne possédent
point la paix intérieure, parce qu'il n'y a point de paix pour l'impie,
dit le Seigneur. Et s'ils disent : Nous sommes dans la paix, les maux
ne viendront pas sur nous ; et qui oserait nous nuire ? ne les croyez
pas car la colére de Dieu se levera soudain, et leurs oeuvres seront
réduites a rien, et leurs pensées périront.

2. Se faire un sujet de gloire de la tribulation n'est pas difficile
a celui qui aime : car se glorifier ainsi, c'est se glorifier dans la croix
de Jésus-Christ. La gloire que les hommes donnent et regoivent est
courte. La tristesse accompagne toujours la gloire du monde. La
gloire des bons est dans leur conscience et non dans la bouche des
hommes. L'allégresse des justes est de Dieu et en Dieu, et leur joie
vient de la vérité. Celui qui désire la gloire véritable et éternelle
dédaigne la gloire du temps. Et celui qui recherche la gloire du temps
et ne la méprise pas de toute son ame montre qu'il aime peu la gloire
¢ternelle. 11 jouit d'une grande tranquillité de coeur, celui que n'émeut
ni la louange ni le blame.

3. Il sera aisément en paix et content, celui dont la conscience
est pure. Vous n'étes pas plus saint parce qu'on vous loue, ni plus

61



imparfait parce qu'on vous blame. Vous étes ce que vous étes, et tout
ce qu'on pourra dire ne vous fera pas plus grand que vous ne I'étes
aux yeux de Dieu. Si vous considérez bien ce que vous étes en vous-
méme, vous vous embarrasserez peu de ce que les hommes disent de
vous. L'homme voit le visage, mais Dieu voit le coeur. L'homme
regarde les actions ; mais Dieu pese l'intention. Faire toujours bien et
s'estimer peu, c'est le signe d'une ame humble. Ne vouloir de
consolation d'aucune créature, c'est la marque d'une grande pureté et
d'une grande confiance intérieure.

Quand on ne cherche au-dehors aucun témoignage en sa
faveur, il est manifeste qu'on s'est entierement remis a Dieu. Car ce
n'est pas celui qui se recommande lui-méme qui est approuvé, dit
Saint Paul, mais celui que Dieu recommande. Avoir toujours Dieu
présent au-dedans de soi et ne tenir a rien au-dehors, c'est 1'état de
I'homme intérieur.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 6

Nul repos pour celui qui ne le trouve pas en soi. Le cceur
inquiet, qui cherche au dehors dans les créatures la paix dont il est
privé intérieurement, se fait une grande illusion ; elle n'est pas la.

Pourquoi vous tromper vous-méme ? La mer soulevée par les
tempétes n'est pas plus agitée que le monde et vous lui dites : Apaise
mon trouble ! Il n'y a de calme que dans le sein de Dieu. Il n'y a de
joie que dans la conscience pure. Les plaisirs distraient, les passions
enivrent un moment. Mais ce moment pass€é, que reste-t-il ? Et
encore que d'ennui souvent et que d'amertume pendant sa durée !

Vous représentez-vous, au contraire, une félicit¢ comparable a
celle qui accompagne l'innocence, quelque chose qui, des ici-bas,
ressemble plus au ciel que I'état d'une ame détachée de la terre et
tranquille sous la main de Dieu qu'elle possede déja par l'espérance et
I'amour ? Eh bien donc, que cet état devienne le votre : venez et
gotitez combien le Seigneur est doux. Faites un effort, veuillez

62



seulement. Celui qui donne le bon vouloir vous donnera aussi de
'accomplir.

7. Qu'il faut aimer Jésus-Christ par-dessus toutes choses

1. Heureux celui qui comprend ce que c'est que d'aimer Jésus,
et de se mépriser soi-méme a cause de Jésus. Il faut que notre amour
pour lui nous détache de tout autre amour, parce que Jésus veut étre
aimé¢ seul par-dessus toutes choses. L'amour de la créature est
trompeur et passe bientot ; I'amour de Jésus est stable et fidele. Celui
qui s'attache a la créature tombera avec elle ; celui qui s'attache a
Jésus sera pour jamais affermi. Aimez et conservez pour ami Celui
qui ne vous quittera point alors que tous vous abandonneront, et qui,
quand viendra votre fin, ne vous laissera point périr. Que vous le
vouliez ou non, il vous faudra un jour étre séparé de tout.

2. Vivant et mourant, tenez-vous donc prés de Jésus et confiez-
vous a la fidélit¢ de celui qui seul peut vous secourir lorsque tout
vous manquera. Tel est votre bien-aimé, qu'il ne veut point de
partage ; il veut posséder seul votre coeur et y régner comme un roi
sur le trone qui est a lui. Si vous saviez bannir de votre ame toutes les
créatures, Jésus se plairait a demeurer en vous. Vous trouverez avoir
perdu presque tout ce que vous aurez établi sur les hommes et non
sur Jésus | Ne vous appuyez point sur un roseau qu'agite le vent et
n'y mettez pas votre confiance, car toute chair est comme ['herbe, et
sa gloire passe comme la fleur des champs.

3. Vous serez trompé souvent si vous jugez des hommes
d'aprés ce qui parait au-dehors; au lieu des avantages et du
soulagement que vous cherchez en eux, vous n'éprouverez presque
toujours que du préjudice. Cherchez Jésus en tout, et en tout vous
trouverez Jésus. Si vous vous cherchez vous-méme, vous vous
trouverez aussi, mais pour votre perte. Car 'homme qui ne cherche
pas Jésus se nuit plus a lui-méme que tous ses ennemis et que le
monde entier.

63



Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 7

Entrainés par le charme de sentir, ainsi que parle Bossuet, nous
cherchons notre bien dans les créatures, qui nous échappent et
s'évanouissent comme des ombres. Nous voulons aimer et étre aimés,
et nous nous ¢éloignons de la source du véritable amour, de I'amour
infini.

Comprenons enfin combien il est insensé d'attacher notre cceur
a ce qui passe, et combien sont vaines ces amitiés de la terre qui s'en
vont avec les années et les intéréts. Aimons Jésus sans partage,
aimons-le comme il nous aime et comme il veut €tre aimé. La
mesure de notre amour pour lui, dit saint Bernard, est de [l'aimer
sans mesure. Malheur a qui lui préfére quelque chose ! Ses désirs
sont sur la route du néant.

8. De la familiarité que l'amour établit entre Jésus et
'ame fidele

1. Quand Jésus est présent, tout est doux et rien ne semble
difficile ; mais quand Jésus se retire, tout fatigue. Quand Jésus ne
parle pas au-dedans, nulle consolation n'a de prix ; mais si Jésus dit
une seule parole, on est merveilleusement consolé. Marie-Madeleine
ne se leva-t'elle pas aussitot du lit ou elle pleurait, lorsque Marthe lui
dit : Le maitre est la, et vous appelle 7 Heureux moment ou Jésus
appelle des larmes a la joie de l'esprit ! Combien, sans Jésus, n'étes-
vous pas aride et insensible ! Et quelle vanité, quelle folie, si vous
désirez autre chose que Jésus-Christ! Ne serait-ce pas une plus
grande perte que si vous aviez perdu le monde entier ?

2. Que peut vous donner le monde sans Jésus ? Etre sans Jésus,
c'est un insupportable enfer ; étre avec Jésus, c'est un paradis de
délices. Si Jésus est avec vous, nul ennemi ne pourra vous nuire. Qui
trouve Jésus trouve un trésor immense, ou plutdt un bien au-dessus
de tout bien. Qui perd Jésus perd plus et beaucoup plus que s'il

64



perdait le monde entier. Vivre sans Jésus, c'est le comble de
l'indigence ; étre uni a Jésus, c'est posséder des richesses infinies.

3. C'est un grand art que de savoir converser avec Jésus, et une
grande prudence que de savoir le retenir pres de soi. Soyez humble et
pacifique, et Jésus sera avec vous. Que votre vie soit pieuse et calme,
et Jésus demeurera pres de vous. Vous ¢loignerez bientot Jésus et
vous perdrez sa grace, si vous voulez vous répandre au-dehors. Et si
vous 1'¢loignez et le perdez, qui sera votre refuge et quel autre ami
chercherez-vous ? Vous ne sauriez vivre heureux sans ami ; et si
Jésus n'est pas pour vous un ami au-dessus de tous les autres,
n'attendez que tristesse et désolation. Qu'insensé vous étes, si vous
mettez en quelque autre votre confiance ou votre joie ! Il vaudrait
mieux avoir le monde entier contre vous, que d'étre dans la disgrace
de Jésus. Qu'il vous soit donc plus cher que tout ce qui vous est cher.

4. Aimez tous les autres pour Jésus, et Jésus pour lui-méme.
Lui seul doit étre aimé uniquement, parce qu'il est le seul ami bon,
fidele, entre tous les amis. Aimez en lui et a cause de lui vos amis et
vos ennemis, et priez-le pour tous afin que tous le connaissent et
l'aiment. Ne souhaitez jamais d'obtenir aucune préférence dans
l'estime ou I'amour des hommes ; car cela n'appartient qu'a Dieu, qui
n'a point d'égal. Ne désirez point que quelqu'un s'occupe de vous
dans son coeur, et ne soyez vous-méme préoccupé de lI'amour de
personne ; mais que Jésus soit en vous et en tout homme de bien

5. Soyez pur et libre au-dedans, sans aucune attache a la
créature. Il vous faut étre dépouillé de tout, et offrir a Dieu un coeur
pur, si vous voulez étre libre et golter comme le Seigneur est doux.
Et certes, jamais vous n'y parviendrez si sa grace ne vous prévient et
ne vous attire : de sorte qu'ayant exclu et banni tout le reste, vous
soyez seul uni a lui seul. Car lorsque la grace de Dieu visite 'homme,
alors il peut tout ; et quand elle se retire, alors il est pauvre et infirme,
et ne semble réservé qu'aux chatiments. En cet état méme, il ne doit
ni se laisser abattre ni désespérer, mais il doit se soumettre avec
calme a la volonté¢ de Dieu et souffrir pour I'amour de Jésus-Christ

65



tout ce qui lui arrive : car I'été succede a I'hiver, apres la nuit revient
le jour, et apres la tempéte une grande sérénité.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 8

L'amour a fait descendre le Fils de Dieu sur la terre. L'amour
nous ¢léve jusqu'a lui. Alors s'établit entre notre ame et Jésus comme
une union ravissante, alors s'accomplit cette promesse : Je ne vous
laisserai pas orphelins, je viendrai a vous.

Venez donc, 6 mon Jésus, venez briser les derniers liens qui
m'attachent aux créatures et retardent I'heureux moment ou je ne
vivrai plus que pour vous. Faites que, m'oubliant moi-méme, je ne
voie, je ne désire que vous seul, et me repose sur votre sein comme le
disciple bien-aimé, dans cette paix délicieuse que le monde ne donne
pas, qu'il ne peut méme comprendre, mais aussi que ses orages ne
sauraient troubler.

9. De la privation de toute consolation

1. Il n'est pas difficile de mépriser les consolations humaines
quand on jouit des consolations divines. Mais il est grand et trés
grand de consentir a étre privé tout a la fois des consolations des
hommes et de celles de Dieu, de supporter volontairement pour sa
gloire cet exil du coeur, de ne se rechercher en rien, et de ne faire
aucun retour sur ses propres mérites. Qu'y a-t'il d'étonnant si vous
étes rempli d'allégresse et de ferveur lorsque la grace descend en
vous ? C'est pour tous I'heure désirable. Il avance aisément et avec
joie, celui que la grace souléve. Comment sentirait-il son fardeau,
quand il est port¢ par le Tout-Puissant et conduit par le guide
supréme ?

2. Toujours nous cherchons quelque soulagement, et
difficilement I'homme se dépouille de lui-méme. Fidéle a son évéque,
le saint martyr Laurent vainquit le siécle parce qu'il méprisa tout ce
que le monde offre de séduisant, et qu'il souffrit en paix, pour

66



I'amour de Jésus-Christ, d'étre séparé du souverain prétre de Dieu, de
Sixte, qu'il aimait avec une vive tendresse. Pour I'amour du Créateur
surmontant 1'amour de 'homme, aux consolations humaines il préféra
le bon plaisir divin. Et vous aussi, apprenez donc a quitter, pour
'amour de Dieu, I'ami le plus cher et le plus intime. Et ne murmurez
point s'il arrive que votre ami vous abandonne, sachant qu'apres tout
il faudra bien un jour se séparer tous.

3. Ce n'est pas sans combattre beaucoup et longtemps en lui-
meéme, que 'homme apprend a se vaincre pleinement et a reporter en
Dieu toutes ses affections. Lorsqu'il s'appuie sur lui-méme, il se
laisse aisément aller aux consolations humaines. Mais celui qui a
vraiment 1'amour de Jésus-Christ et le zele de la vertu ne cede point a
l'attrait des consolations, et ne cherche point les douceurs sensibles ;
il désire plutot de fortes épreuves, et de souffrir de durs travaux pour
Jésus-Christ.

4. Quand donc Dieu vous accorde quelque consolation
spirituelle, recevez-la avec actions de graces ; mais reconnaissez-y le
don de Dieu et non votre propre mérite. Ne vous en €levez pas, n'en
ayez point trop de joie, n'en concevez pas une vaine présomption.
Que cette grace, au contraire, vous rende plus humble, plus vigilant,
plus timide dans toutes vos actions ; car ce moment passera et sera
suivi de la tentation. Quand la consolation vous est 0tée, ne vous
découragez pas aussitot; mais attendez avec humilité et avec
patience que Dieu vous visite de nouveau : car il est tout-puissant
pour vous consoler encore plus. Cela n'est ni nouveau ni étrange pour
ceux qui ont l'expérience des voies de Dieu : les grands saints et les
anciens prophétes ont souvent éprouvé ces vicissitudes.

5. Un d'eux, sentant la présence de la grace, s'écriait : J'ai dit
dans mon abondance : Je ne serai jamais ébranlé ! Mais la grace
s'étant retirée, il ajoutait : Vous avez détourné de moi votre face, et
j'ai été rempli de trouble. Dans ce trouble cependant, il ne désespére
point; mais il prie le Seigneur avec plus d'insistance, disant :
Seigneur, je crierai vers vous, et jimplorerai mon Dieu. Enfin il

67



recueille le fruit de sa priere et il témoigne qu'il a été exaucé : Le
Seigneur m'a écouté, il a eu pitie de moi, le Seigneur s'est fait mon
appui. Mais comment ? Vous avez, dit-il, changé mes gémissements
en chants d'allégresse, et vous m'avez environné de joie. Or, puisque
Dieu en use ainsi avec les plus grands saints, nous ne devons pas
perdre courage, pauvres infirmes que nous sommes, si quelquefois
nous éprouvons de la ferveur et quelquefois du refroidissement : car
l'esprit de Dieu vient et se retire comme il lui plait. Ce qui faisait dire
au bienheureux Job : Vous visitez I'homme deés le matin, et aussitot
vous l'éprouvez.

6. En quoi donc espérer, et en quoi mettre ma confiance, si ce
n'est uniquement dans la grande miséricorde de mon Dieu et dans
l'attente de la grace céleste ? Car, soit que j'aie prés de moi des
hommes vertueux, des religieux fervents, des amis fideles ; soit que
je lise de saints livres et d'éloquents traités, soit que j'entende le doux
chant des hymnes, tout cela aide peu et ne touche guére quand la
grace se retire, et que je suis délaissé dans ma propre indigence.
Alors il n'est point de meilleur remede qu'une humble patience et
l'abandon de soi-méme a la volonté de Dieu.

7. Je n'ai jamais rencontré d'homme si pieux et si parfait qui
n'ait éprouvé quelquefois cette privation de la grice et une
diminution de ferveur. Nul saint n'a été ravi si haut ni si rempli de
lumiere qu'il n'ait été tenté avant ou apres. Car il n'est pas digne
d'étre ¢€levé jusqu'a la contemplation de Dieu, celui qui n'a pas
souffert pour Dieu quelque tribulation. La tentation annonce
d'ordinaire la consolation qui doit suivre. Car la consolation céleste
est promise a ceux qu'a éprouvés la tentation. Celui qui vaincra, dit
le Seigneur, je lui donnerai a manger du fruit de l'arbre de vie.

8. La consolation divine est donnée afin que 'homme ait plus
de force pour soutenir l'adversité. La tentation vient apres, afin qu'il
ne s'enorgueillisse pas du bien. Car Satan ne dort point, et la chair
n'est pas encore morte : c'est pourquoi ne cessez de vous préparer au

68



combat, parce qu'a droite et a gauche sont des ennemis qui ne se
reposent jamais.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 9

Bien que I'humanité sainte du Sauveur ne cessat de jouir, par
son union intime avec le Verbe divin, d'une paix et d'une joie
inaltérable, il ne laissait pas de ressentir souvent, dans la partie
inférieure de I'ame, les afflictions et les douleurs devenues l'apanage
de notre nature depuis le péché.

Qui n'a présentes a l'esprit ces grandes paroles : Mon ame est
triste jusqu'a la mort. Mon Pére ! Mon Pére ! Pourquoi m'avez-vous
délaissé ? Ainsi I'ame chrétienne, sans perdre sa paix, est éprouvée
aussi par la tristesse et les tribulations intérieures. Si elle goltait
toujours la consolation, il serait a craindre qu'elle ne tombat peu a
peu dans le relachement, et qu'aurait-elle d'ailleurs a offrir a son
bien-aimé ? La vertu se perfectionne dans l'infirmité. C'est 1'Apotre
qui nous l'apprend : et il ajoute aussitot : Je me glorifierai donc dans
mes infirmités, afin que la vertu de Jésus-Christ habite en moi.

Cette espece d'abandon, cet exil du cceur, nous rappelle
vivement notre misere, que nous oublions trop facilement, exerce
notre foi, notre amour, et nous maintient dans I'humilité. Gardez-
vous donc, en ces moments ou Jésus parait se retirer de vous, de
fléchir sous le poids de 1'épreuve, et de vous laisser aller au
découragement. "Un des grands secours, dit un pieux auteur, pour
bien porter sa Croix, est d'en oter I'inquiétude et de rendre cette peine
tranquille par une totale conformité a la divine volonté."

Au lieu de gémir et de vous troubler, réjouissez-vous plutdt, car
il est écrit: Ceux qui sément dans les larmes, moissonnent dans
l'allégresse. Ils allaient et pleuraient en répandant des semences. Ils
reviendront pleins de joie, portant des gerbes dans leurs mains.

69



10. De la reconnaissance pour la grace de Dieu

1. Pourquoi cherchez-vous le repos lorsque vous étes né pour le
travail ? Disposez-vous a la patience plutét qu'aux consolations, et a
porter la croix plutdt qu'a goiter la joie. Quel est 'homme du siecle
qui ne regut volontiers les joies et les consolations spirituelles, s'il
pouvait en jouir toujours? Car les consolations spirituelles
surpassent toutes les délices du monde et toutes les voluptés de la
chair. Toutes les délices du monde sont ou honteuses ou vaines ; les
délices spirituelles sont seules douces et chastes, nées des vertus et
répandues par Dieu dans les cceurs purs. Mais nul ne peut jouir
toujours a son gré des consolations divines, parce que la tentation ne
cesse jamais longtemps.

2. Une fausse liberté d'esprit et une grande confiance en soi-
méme forment un grand obstacle aux visites d'en-haut. Dieu accorde
a 'hnomme un grand bien en lui donnant la grace de la consolation ;
mais 'homme fait un grand mal quand il ne remercie pas Dieu de ce
don et ne le lui rapporte pas tout entier. Si la grace ne coule point
abondamment sur nous, c'est que nous sommes ingrats envers son
auteur, et que nous ne remontons point a sa source premiere. Car la
grace n'est jamais refusée a celui qui la recoit avec gratitude, et Dieu
ordinairement donne a I'humble ce qu'il 6te au superbe.

3. Je ne veux point de la consolation qui m'6te la componction ;
je n'aspire point a la contemplation qui conduit a l'orgueil. Car tout
ce qui est ¢levé n'est pas saint ; tout ce qui est doux n'est pas bon ;
tout désir n'est pas pur; tout ce qui est cher a 'homme n'est pas
agréable a Dieu. J'aime une grace qui me rend plus humble, plus
vigilant, plus prét a me renoncer moi-méme. L'homme instruit par le
don de la grace et par sa privation n'osera s'attribuer aucun bien, mais
plutdt il confessera son indigence et sa nudité. Donnez a Dieu ce qui
est 2 Dieu; et ce qui est de vous, ne l'imputez qu'a vous. Rendez
gloire a Dieu de ses graces ; et reconnaissez que n'ayant rien a vous
que le péché, rien ne vous est dii que la peine du péché.

70



4. Mettez-vous toujours a la derniere place et la premiére vous
sera donnée ; car ce qui est le plus ¢élevé s'appuie sur ce qui est le
plus bas. Les plus grands saints aux yeux de Dieu sont les plus petits
a leurs propres yeux ; et plus leur vocation est sublime, plus ils sont
humbles dans leur coeur. Pleins de la vérité et de la gloire céleste, ils
ne sont pas avides d'une gloire vaine. Fondés et affermis en Dieu, ils
ne sauraient s'élever en eux-mémes. Rapportant a Dieu tout ce qu'ils
ont recu de bien, ils ne recherchent point la gloire que donnent les
hommes et ne veulent que celle qui vient de Dieu seul ; leur unique
but, leur unique désir, est qu'il soit glorifi¢ en lui-méme et dans tous
les saints, par-dessus toutes choses.

5. Soyez donc reconnaissants des moindres graces et vous
mériterez d'en recevoir de plus grandes. Que le plus léger don, la plus
petite faveur aient pour vous autant de prix que le don le plus
excellent et la faveur la plus singuliere. Si vous considérez la
grandeur de celui qui donne, rien de ce qu'il donne ne vous paraitra
petit ni méprisable ; car peut-il étre quelque chose de tel dans ce qui
vient d'un Dieu infini ? Vous envoie-t'il des peines et des chatiments,
recevez-les encore avec joie, car c'est toujours pour notre salut qu'il
fait ou qu'il permet tout ce qui nous arrive. Voulez-vous conserver la
grace de Dieu, soyez reconnaissant lorsqu'il vous la donne, patient
lorsqu'il vous I'6te. Priez pour qu'elle vous soit rendue, et soyez
humble et vigilant pour ne pas la perdre.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 10

L'homme est si pauvre, qu'il n'a pas méme une bonne pensée,
un bon désir qui ne lui vienne d'en haut. De lui-méme il ne peut rien,
pas méme souhaiter d'étre affranchi de sa misére, qu'il ne connait que
par une lumiere surnaturelle.

Si la divine miséricorde ne le prévenait, il languirait dans une
¢ternelle impuissance de tout bien. Plus la grace donc lui est donnée
avec abondance, plus il a raison de s'humilier, en voyant ce qu'il
serait sans elle, ce qu'il est par son propre fonds. Créature insensée

71



qui t'enorgueillis des dons de Dieu, qu'as-tu que tu n'aies regu, et si
tu l'as recu pourquoi te glorifier, comme si tu ne l'avais pas reg¢u ?

I1 faut que 1'orgueil plie sous cette parole, et que I'homme tout
entier s'anéantisse en présence de Celui qui seul le retire de 1'abime
ou le péché l'avait précipité. Il ne se reléve qu'en s'abaissant : ce qui
faisait dire a saint Paul : Quand je me sens faible, c'est alors que je
suis fort. Je vous comprends, 6 grand Apdtre ! Ce sentiment qui vous
humilie, appelle la grace promise aux humbles, et par elle, vous étes
revétu de la force de Dieu méme.

Que ne devons-nous point a ce Dieu de bonté, et que lui
rendrons-nous pour tant de bienfaits ? Hélas ! Dans notre indigence,
nous n'avons a lui offrir que notre cceur, et c'est aussi ce qu'il
demande de sa pauvre créature. Que ce cceur au moins lui
appartienne sans réserve, que rien ne le partage. Qu'il ne veuille, qu'il
ne golte que Dieu, ne vive que de son amour, et qu'ainsi commence
sur la terre cette union ravissante qui sera plus tard notre éternelle
felicité.

11. Du petit nombre de ceux qui aiment la Croix de
Jésus-Christ

1. Il y en a beaucoup qui désirent le céleste royaume de Jésus,
mais peu consentent a porter sa Croix. Beaucoup souhaitent ses
consolations, mais peu aiment ses souffrances. Il trouve beaucoup de
compagnons de sa table, mais peu de son abstinence. Tous veulent
partager sa joie ; mais peu veulent souffrir quelque chose pour lui.
Plusieurs suivent Jésus jusqu'a la fraction du pain, mais peu jusqu'a
boire le calice de sa passion. Plusieurs admirent ses miracles ; mais
peu gottent l'ignominie de sa Croix. Plusieurs aiment Jésus pendant
qu'il ne leur arrive aucune adversité. Plusieurs le louent et le
bénissent, tandis qu'ils regoivent ses consolations. Mais si Jésus se
cache et les délaisse un moment, ils tombent dans le murmure ou
dans un excessif abattement.

72



2. Mais ceux qui aiment Jésus pour Jésus et non pour eux-
mémes, le bénissent dans toutes les tribulations et dans l'angoisse du
coeur comme dans les consolations les plus douces. Et quand il ne
voudrait jamais les consoler, toujours cependant ils le loueraient,
toujours ils lui rendraient graces.

3. Oh ! que ne peut I'amour de Jésus, quand il est pur et sans
mélange d'amour ni d'intérét propre ! Ne sont-ce pas des mercenaires
ceux qui cherchent toujours des consolations ? Ne prouvent-ils pas
qu'ils s'aiment eux-mémes plus que Jésus-Christ, ceux qui pensent
toujours a leurs gains et a leurs avantages ? Ou trouvera-t'on
quelqu'un qui veuille servir Dieu pour Dieu seul ?

4. Rarement on rencontre un homme assez avancé dans les
voies spirituelles pour étre dépouillé de tout. Car le véritable pauvre
d'esprit, détach¢ de toute créature, qui le trouvera ? Il faut le
chercher bien loin, et jusqu'aux extrémités de la terre. Si I'homme
donne tout ce qu'il posséde, ce n'est encore rien. S'il fait une grande
pénitence, c'est peu encore. Et s'il embrasse toutes les sciences, il est
encore loin. Et s'il a une grande vertu et une piété fervente, il lui
manque encore beaucoup, il lui manque une chose souverainement
nécessaire. Qu'est-ce encore ? C'est qu'aprés avoir tout quitté, il se
quitte aussi lui-méme et se dépouille entierement de I'amour de soi.
C'est enfin qu'apres avoir fait tout ce qu'il sait devoir faire, il pense
encore n'avoir rien fait.

5. Qu'il estime peu ce qu'on pourrait regarder comme quelque
chose de grand, et qu'en toute sincérité¢ il confesse qu'il est un
serviteur inutile, selon la parole de la Vérité : Quand vous aurez fait
tout ce qui vous est commande, dites : Nous sommes des serviteurs
inutiles. Alors il sera vraiment pauvre et s€éparé de tout en esprit, et il
pourra dire avec le propheéte : Oui, je suis pauvre et seul dans le
monde. Nul cependant n'est plus riche, plus puissant, plus libre, que
celui qui sait quitter tout et soi-méme, et se mettre au dernier rang.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 11

73



Il faut aimer Dieu pour Dieu méme, et non pas a cause de la
joie que l'on gotte a le servir. Car s'il nous retirait ses consolations,
que deviendrait cet amour mercenaire ?

Celui qui se cherche encore en quelque chose ne sait point
aimer. Regardez votre modele, contemplez Jésus: il ne s'est
recherché en rien : Christus non sibi placuit. 11 a tout sacrifi¢ pour
vous, son repos, sa vie, sa volont¢ méme : Non pas ce que je veux,
disait-il, mais ce que vous voulez. 11 a tout souffert, jusqu'a la croix,
jusqu'au délaissement de son Pére : Mon Pere ! Pourquoi m'avez-
vous abandonné ?

Entrons, a son exemple, dans cet esprit de sacrifice, et,
détachés désormais de tout intérét propre, acceptons avec une égale
sérénité les biens et les maux, les peines et les joies, en sorte que,
n'ayant de pensées, de désirs que ceux de Jésus, nous soyons
consommés avec lui dans cette unité parfaite que, prés de quitter ce
monde, il demandait pour nous a son Pere, comme le dernier et le
plus grand de ses dons.

12. De la sainte voie de la Croix

1. Cette parole semble dure a plusieurs : Renoncez a vous-
mémes, prenez votre Croix, et suivez Jésus. Mais il sera bien plus
dur, au dernier jour, d'entendre cette parole : Retirez-vous de moi,
maudits, allez au feu éternel! Ceux qui écoutent maintenant
volontiers la parole qui commande de porter la Croix, et qui y
obéissent, ne craindront point alors d'entendre l'arrét d'une éternelle
condamnation. Ce signe de la Croix sera dans le Ciel lorsque le
Seigneur viendra pour juger. Alors tous les disciples de la Croix, qui
auront imité pendant leur vie Jésus crucifié, s'approcheront avec une
grande confiance de Jésus-Christ juge.

2. Pourquoi donc craignez-vous de porter la Croix, par laquelle
on arrive au royaume du ciel ? Dans la Croix est le salut, dans la
Croix la vie, dans la Croix la protection contre nos ennemis. C'est de

74



la Croix que découlent les suavités célestes. Dans la Croix est la
force de 1'ame ; dans la Croix la joie de l'esprit, la consommation de
la vertu, la perfection de la sainteté. Il n'y a de salut pour I'ame et
d'espérance de vie éternelle, que dans la Croix. Prenez donc votre
Croix et suivez Jésus, et vous parviendrez a I'éternelle félicité. Il vous
a précédé portant sa Croix et il est mort pour vous sur la Croix afin
que vous aussi vous portiez votre Croix, et que vous aspiriez a
mourir sur la Croix. Car si vous mourez avec lui, vous vivrez aussi
avec lui; et si vous partagez ses souffrances, vous partagerez sa
gloire.

3. Ainsi tout est dans la Croix, et tout consiste a mourir. Il n'est
point d'autre voie qui conduise a la vie et a la véritable paix du coeur
que la voie de la Croix et d'une mortification continuelle. Allez ou
vous voudrez, cherchez tout ce que vous voudrez, vous ne trouverez
pas au-dessus une voie plus élevée, au-dessous une voie plus siire
que la voie de la sainte Croix. Disposez de tout selon vos vues, réglez
tout selon vos désirs, et toujours vous trouverez qu'il vous faut
souffrir quelque chose, que vous le vouliez ou non ; et ainsi vous
trouverez toujours la Croix. Car, ou vous sentirez de la douleur dans
le corps, ou vous éprouverez de I'amertume dans l'ame.

4. Tant6t vous serez délaissé de Dieu, tantdt exercé par le
prochain, et, ce qui est plus encore, vous serez souvent a charge a
vous-méme. Vous ne trouverez a vos peines aucun remede, aucun
soulagement ; mais il vous faudra souffrir aussi longtemps que Dieu
le voudra. Car Dieu veut que vous appreniez a souffrir sans
consolations et que vous vous soumettiez a lui sans réserve, et que
vous deveniez plus humble par la tribulation. Nul n'a si avant dans
son coeur la passion de Jésus-Christ que celui qui a souffert quelque
chose de semblable. La Croix est donc toujours préparée ; elle vous
attend partout. Vous ne pouvez la fuir, quelque part que vous alliez ;
puisque partout ou vous irez, vous vous porterez et vous trouverez
toujours vous-méme. Elevez-vous, abaissez-vous, sortez de vous-
meéme, rentrez-y ; toujours vous trouverez la Croix ; et il faut que

75



partout vous preniez patience, si vous voulez la paix intérieure et
mériter la couronne immortelle.

5. Si vous portez de bon coeur la Croix, elle-méme vous
portera et vous conduira au terme désiré¢, ou vous cesserez de
souffrir ; mais ce ne sera pas en ce monde. Si vous la portez a regret,
vous en augmentez le poids, vous rendez votre fardeau plus dur, et
cependant il vous faut la porter. Si vous rejetez une Croix, vous en
trouverez certainement une autre, et peut-étre plus pesante.

6. Croyez-vous échapper a ce que nul homme n'a pu éviter ?
Quel saint a été dans ce monde sans croix et sans tribulation ? Jésus-
Christ lui-méme, Notre-Seigneur, n'a pas été¢ une seule heure dans
toute sa vie sans éprouver quelque souffrance : 1/ fallait, dit-il, que le
Christ souffrit, et qu'il ressuscitdt d'entre les morts, et qu'il entrat
ainsi dans sa gloire. Comment donc cherchez-vous une autre voie
que la voie royale de la sainte Croix ?

7. Toute la vie de Jésus-Christ n'a été qu'une croix et un long
martyre, et vous cherchez le repos et la joie ! Vous vous trompez,
n'en doutez pas; vous vous trompez lamentablement si vous
cherchez autre chose que les afflictions a souffrir ; car toute cette vie
mortelle est pleine de miseres et environnée de croix. Et plus un
homme aura fait de progres dans les voies spirituelles, plus ses croix
souvent seront pesantes, parce que l'amour lui rend son exil plus
douloureux.

8. Cependant celui que Dieu éprouve par tant de peines n'est
pas sans consolations qui les adoucissent, parce qu'il sent s'accroitre
les fruits de sa patience a porter sa Croix. Car, lorsqu'il s'incline
volontairement sous elle, 'affliction qui l'accablait se change toute
enticre en une douce confiance qui le console. Et plus la chair est
affligée, brisée, plus l'esprit est fortifi¢ intérieurement par la grace.
Quelquefois méme le désir de souffrir pour étre conforme a Jésus
crucifié lui inspire tant de force, qu'il ne voudrait pas étre exempt de
tribulations et de douleur, parce qu'il se croit d'autant plus agréable a
Dieu, qu'il souffre pour lui davantage. Ce n'est point la la vertu de

76



I'homme, mais la grace de Jésus-Christ, qui opére puissamment dans
une chair infirme, que tout ce qu'elle abhorre et fuit naturellement,
elle I'embrasse et I'aime par la ferveur de I'esprit.

9. 1l n'est pas selon I'homme de porter la Croix, d'aimer la
Croix, de chatier le corps, de le réduire en servitude, de fuir les
honneurs, de souffrir volontiers les outrages, de se mépriser soi-
meéme et de souhaiter d'étre méprisé, de supporter les afflictions et les
pertes, et de ne désirer aucune prospérité¢ dans ce monde. Si vous ne
regardez que vous, vous ne pouvez rien de tout cela. Mais si vous
vous confiez dans le Seigneur, la force vous sera donnée d'en haut et
vous aurez pouvoir sur la chair et le monde. Vous ne craindrez pas
méme le démon, votre ennemi, si vous €tes armé de la foi et marqué
de la Croix de Jésus-Christ.

10. Disposez-vous donc, comme un bon et fidele serviteur de
Jésus-Christ, a porter courageusement la Croix de votre Maitre,
crucifi¢ par amour pour vous. Préparez-vous a souffrir mille
adversités, mille traverses dans cette misérable vie ; car voila partout
ce qui vous attend, ce que vous trouverez partout, en quelque lieu
que vous vous cachiez. Il faut qu'il en soit ainsi, et a cette foule de
maux et de douleurs il n'y a d'autre remede que de vous supporter
vous-méme. Buvez avec joie le calice du Sauveur, si son amour vous
est cher et si vous désirez avoir part a sa gloire. Laissez Dieu
disposer de ses consolations ; qu'il les répande comme il lui plaira.
Pour vous, choisissez les souffrances et regardez-les comme des
consolations d'un grand prix, car foutes les souffrances du temps
n'ont aucune proportion avec la gloire future, et ne sauraient vous la
mériter, quand seul vous les supporteriez toutes.

11. Lorsque vous en serez venu a trouver la souffrance douce et
a l'aimer pour Jésus-Christ, alors estimez-vous heureux, parce que
vous avez trouvé le paradis sur la terre. Mais, tandis que la
souffrance vous sera amere et que vous la fuirez, vous vivrez dans le
trouble, et la tribulation que vous fuirez vous suivra partout.

77



12. Si vous vous appliquez a étre ce que vous devez étre, a
souffrir et a mourir, bientot vos peines s'évanouiront et vous aurez la
paix. Quand vous auriez été ravi, avec Paul, jusqu'au troisieme ciel,
vous ne seriez pas pour cela assuré de ne rien souffrir. Je [ui
montrerai, dit Jésus, combien il faut qu'il souffre pour mon nom. 1l ne
vous reste donc qu'a souffrir, si vous voulez aimer Jésus et le servir
constamment.

13. Plut a Dieu que vous fussiez digne de souffrir quelque
chose pour le nom de Jésus ! Quelle gloire vous serait réservée !
Quelle joie parmi tous les saints! Quelle édification pour le
prochain! Car tous recommandent la patience, quoique peu
cependant veuillent souffrir. Avec quelle joie vous devriez souffrir
quelque chose pour Jésus, lorsque tant d'autres souffrent beaucoup
plus pour le monde !

14. Sachez et croyez fermement que votre vie doit étre une
mort continuelle, et que plus on meurt a soi-méme, plus on
commence a vivre pour Dieu. Nul n'est propre a comprendre les
choses du ciel, s'il ne se soumet a supporter les adversités pour Jésus-
Christ. Rien n'est plus agréable a Dieu, rien ne vous est plus salutaire
en ce monde, que de souffrir avec joie pour Jésus-Christ ; et si vous
aviez a choisir, vous devriez plutdt souhaiter d'étre affligé pour lui
que d'étre comblé de consolations, parce que vous seriez alors plus
semblable a Jésus-Christ et plus conforme a tous les saints. Car notre
mérite et notre progres dans la perfection ne consistent point dans la
douceur et 'abondance des consolations, mais plutot dans la force de
supporter de grandes tribulations et de pesantes épreuves.

15. S'il y avait eu pour 'homme quelque chose de meilleur et
de plus utile que de souffrir, Jésus-Christ nous l'aurait appris par ses
paroles et par son exemple. Or, manifestement, il exhorte a porter sa
Croix, et les disciples qui le suivaient, et tous ceux qui voudraient le
suivre, disant : Si quelqu'un veut marcher sur mes pas, qu'il renonce
a soi-méme, qu'il porte sa Croix, et qu'il me suive. Aprés donc avoir

78



tout lu, tout examiné, concluons enfin qu'il nous faut passer par
beaucoup de tribulations pour entrer dans le royaume de Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 12

La doctrine de la Croix, scandale pour les Juifs et folie pour
les Gentils, est ce que les hommes comprennent le moins.

Qu'un Dieu soit mort pour les sauver, leur raison s'abaissera
devant ce mysteére : mais qu'ils doivent s'associer a cet étonnant
sacrifice, en mourant & eux-mémes, a leurs passions, a leurs volontés,
a leurs désirs, voila ce qui les révolte et leur fait dire comme les
Capharnaites : Cette parole est dure ; et qui peut l'entendre ?

Il faut bien pourtant que nous l'entendions ; car notre salut
dépend de la. Le Ciel était séparé de la terre. La Croix les a réunis. Et
c'est du pied de la Croix que part tout ce qui va jusqu'au Ciel.
Pressons-nous donc contre la Croix ; qu'elle soit ici-bas notre
consolation, comme elle est notre force. Lorsque, dans sa bonté, Dieu
nous envoie quelque épreuve, disons avec saint André : O douce
Croix ! Si longtemps désirée et préparée maintenant pour cette ame
qui la souhaitait ardemment !

Tous les saints ont senti ce désir, tous ont tenu ce langage.
Souffrir ou mourir, répétait souvent sainte Thérese, et dans la
souffrance, elle trouvait plus de paix et de bonheur que n'en
golteront jamais ceux que le monde appelle heureux. Une seule
larme versée aux pieds de Jésus, est plus délicieuse mille fois que
tous les plaisirs du siecle.

79



Livre troisieme

De la vie intérieure

1. Des entretiens intérieurs de Jésus-Christ avec l'ame
fidele

1. J'écouterai ce que le Seigneur Dieu dit en moi. Heureuse
l'ame qui entend le Seigneur lui parler intérieurement, et qui regoit de
sa bouche la parole de consolation ! Heureuses les oreilles toujours
attentives a recueillir ce souffle divin, et sourdes au bruit du monde !
Heureuses, encore une fois, les oreilles qui écoutent non la voix qui
retentit au-dehors, mais la vérité qui enseigne au-dedans ! Heureux
les yeux qui, fermés aux choses extérieures, ne contemplent que les
intérieures ! Heureux ceux qui pénétrent les mystéres que le coeur
recele, et qui, par des exercices de chaque jour, tachent de se préparer
de plus en plus a comprendre les secrets du Ciel ! Heureux ceux dont
la joie est de s'occuper de Dieu et qui se dégagent de tous les
embarras du siécle ! Considére ces choses, 6 mon ame, et ferme la
porte de tes sens, afin que tu puisses entendre ce que le Seigneur ton
Dieu dit en toi.

2. Voici ce que dit ton bien-aimé : Je suis votre salut, votre
paix et votre vie. Demeurez prés de moi et vous trouverez la paix.
Laissez la tout ce qui passe ; ne cherchez que ce qui est éternel. Que
sont toutes les choses du temps, que des séductions vaines ? Et de
quoi vous serviront toutes les créatures si vous étes abandonné du
Créateur ? Renoncez donc a tout et occupez-vous de plaire a votre
Créateur et de lui étre fidele, afin de parvenir a la vraie béatitude.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 1

Ecoutons la sagesse incréée : Mes délices, dit-elle, sont d'étre
avec les enfants des hommes. Mais la plupart des hommes ne
comprennent pas son langage, ou, craignant de I'entendre, s'éloignent
d'elle pour s'entretenir avec les créatures.

80



Elle est venue dans le monde, et le monde ne l'a point connue.
C'est pourquoi I'Apotre nous défend d'aimer le monde, ni rien de ce
qui est dans le monde, parce qu'il appartient tout entier a l'esprit de
malice. Si donc nous voulons attirer en nous I'esprit de Dieu, cet
Esprit dont ['onction enseigne toutes choses, séparons-nous du
monde. Renongons a ses maximes, a ses plaisirs, a ses sociétés
tumultueuses. Jésus ne se trouve qu'au désert, sa voix ne retentit pas
dans les lieux publics, au milieu des assemblées du siecle : mais,
lorsqu'il a résolu de répandre des faveurs sur l'dme fidele, il la
conduit dans la solitude, et la, il parle a son cceur.

Comment peindre les délices de ce céleste entretien ! Qui les a
goutées une fois ne peut plus supporter les entretiens des hommes. O
Jésus | Parlez @ mon cceur ! Je veux désormais n'écouter que votre
voix, dans le silence de toutes les créatures.

2. La vérité parle au dedans de nous sans aucun bruit de
paroles

1. Parlez Seigneur, parce que votre serviteur écoute. Je suis
votre serviteur : donnez-moi l'intelligence, afin que je sache vos
téemoignages. Inclinez mon coeur aux paroles de votre bouche :
qu'elles tombent sur moi comme une douce rosée. Les enfants d'Israél
disaient autrefois a Moise : Parlez-nous et nous vous écouterons ;
mais que le Seigneur ne nous parle point, de peur que nous ne
mourions. Ce n'est pas la, Seigneur, ce n'est pas la ma priere : mais
au contraire, je vous implore comme le prophete Samuel, avec un
humble désir, disant : Parlez, Seigneur, parce que votre serviteur
écoute. Que Moise ne me parle point, ni aucun des prophétes, mais
vous plutot, parlez, Seigneur mon Dieu, vous la lumiére de tous les
prophétes et l'esprit qui les inspirait. Sans eux, vous pouvez seul
pénétrer toute mon ame de votre vérité ; et sans vous ils ne pourraient
rien.

81



2. Ils peuvent prononcer des paroles, mais non les rendre
efficaces. Leur langage est sublime ; mais si vous vous taisez, il
n'échauffe point le coeur. Ils exposent la lettre, mais vous en
découvrez le sens. Ils proposent les mysteres, mais vous rompez le
sceau qui en dérobait l'intelligence. Ils publient vos commandements,
mais vous aidez a les accomplir. Ils montrent la voie, mais vous
donnez des forces pour marcher. Ils n'agissent qu'au-dehors, mais
vous éclairez et instruisez les ceeurs Ils arrosent extérieurement, mais
vous donnez la fécondité. Leurs paroles frappent I'oreille, mais vous
ouvrez l'intelligence.

3. Que Moise donc ne me parle point ; mais vous, Seigneur,
mon Dieu, éternelle vérité ! parlez-moi, de peur que je ne meure, et
que je n'écoute sans fruit, si, averti seulement au-dehors, je ne suis
point intérieurement embrasé ; de peur que je ne trouve ma
condamnation dans votre parole, entendue sans étre accomplie,
connue sans étre aimée, crue sans étre observée. Parlez-moi donc,
Seigneur, parce que votre serviteur écoute, vous avez les paroles de
la vie éternelle. Parlez-moi pour consoler un peu mon ame, pour
m'apprendre a réformer ma vie, parlez-moi pour la louange, la gloire,
I'honneur éternel de votre nom.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 2

Il y a une voix qui nous parle intérieurement et comme dans le
fond de I'ame, lorsque, fermant I'oreille au bruit des créatures, nous
ne voulons plus écouter que Dieu seul, et que nous I'appelons en nous
de toute l'ardeur de nos désirs.

C'est cette voix qui, loin des hommes, ravissait au désert les
Paul, les Antoine, les Pacome, et leur révélait sans obscurité les
secrets de la science divine. C'est cette voix qui instruit les Saints, les
enflamme, les console et les enivre, pour ainsi dire, de sa céleste
douceur. Moise et les prophétes étaient voilés pour les disciples
d'Emmaiis : Jésus vient, et, a sa voix, les ombres qui offusquaient
leur intelligence, se dissipent. Quelque chose d'inconnu se remue en
eux, de sorte qu'ils se disaient I'un a 'autre : Notre coeur n'était-il pas

82



tout briilant au-dedans de nous, lorsqu'il nous parlait dans le chemin
et nous ouvrait les Ecritures ?

Et nous, pauvres infortunés, que le tumulte du monde distrait
encore, que ferons-nous ? Ne voulons-nous point aussi entendre
Jésus ? Comme les deux disciples, nous sommes en voyage. Nous
nous en allons vers I'éternité. Jésus, dans son amour, s'approche de
nous ; il se fait en quelque sorte le compagnon de notre route. Mais,
nous trouvant si peu attentifs, il se retire et nous marchons seuls.
Effrayante solitude! Ah! Prenons garde que la nuit ne nous
surprenne pres du terme ! Hatons-nous de rappeler le divin guide, et
disons-lui de toute notre ame : Seigneur, demeurez avec nous, car le
soir se fait, et le jour baisse !

3. Qui'il faut écouter la parole de Dieu avec humilité, et
que plusieurs ne la recoivent pas comme ils le devraient

1. Jésus-Christ : Mon fils, écoutez mes paroles, paroles pleines
de douceur, et qui surpassent toute la science des philosophes et des
sages du monde. Mes paroles sont esprit et vie, et I'on n'en doit pas
juger par le sens humain. Il ne faut pas en tirer une vaine
complaisance, mais les écouter en silence et les recevoir avec une
humilité profonde et un ardent amour.

2. Le fidéle : Et j'ai dit: Heureux celui que vous instruisez,
Seigneur, et a qui vous enseignez votre loi, afin de lui adoucir les
Jjours mauvais, et de ne pas le laisser sans consolation sur la terre.

3. Jésus-Christ: C'est moi qui ai, dés le commencement,
instruit les prophetes, dit le Seigneur, et jusqu'a présent méme je ne
cesse point de parler a tous ; mais plusieurs sont endurcis et sourds a
ma voix. Le plus grand nombre écoute le monde de préférence a
Dieu ; ils aiment mieux suivre les désirs de la chair que d'obéir a la
volonté divine. Le monde promet peu de chose et des choses qui
passent, et on le sert avec une grande ardeur ; je promets des biens
immenses, éternels, et le coeur des hommes reste froid. Qui me sert et

83



m'obéit en toute chose, avec autant de soin qu'on sert le monde et les
maitres du monde ? Rougis, Sidon, dit la mer, et si tu en demandes la
cause, écoute, voici pourquoi : Pour un petit avantage, on entreprend
une longue route ; et pour la vie éternelle, a peine en trouve-t'on qui
veuillent faire un pas. On recherche le plus vil gain: on plaide
honteusement quelquefois pour une piece de monnaie ; sur une
légére promesse et pour une chose de rien, on ne craint pas de se
fatiguer le jour et la nuit.

4. Mais, 6 honte! pour un bien immuable, pour une
récompense infinie, pour un bonheur supréme et une gloire sans fin,
on ne saurait se résoudre a la moindre fatigue. Serviteur paresseux et
toujours murmurant, rougis donc de ce qu'il y ait des hommes plus
ardents a leur perte que tu ne I'es a te sauver, et pour qui la vanité a
plus d'attrait que n'en a pour toi la vérité. Et cependant ils sont
souvent abusés par leurs espérances ; tandis que ma promesse ne
trompe point, et que jamais je ne me refuse a celui qui se confie en
moi. Ce que j'ai promis, je le donnerai; ce que jai dit, je
'accomplirai, si toutefois I'on demeure avec fidélit¢ dans mon amour
jusqu'a la fin. C'est moi qui récompense les bons, et qui éprouve
fortement les justes.

5. Gravez mes paroles dans votre coeur et méditez-les
profondément : car a I'heure de la tentation, elles vous seront tres
nécessaires. Ce que vous n'entendez pas en le lisant, vous le
comprendrez au jour de ma visite. J'ai coutume de visiter mes €lus de
deux manieres : par la tentation et la consolation. Et tous les jours, je
leur donne deux lecons: l'une en les reprenant de leurs défauts,
l'autre en les exhortant a avancer dans la vertu. Celui qui recoit ma

parole, et qui la méprise, sera jugé par elle au dernier jour.

6. Priére pour demander la grace de la dévotion Le fidele :
Seigneur mon Dieu, vous €tes tout mon bien : et que suis-je pour oser
vous parler ? Je suis le plus pauvre de vos serviteurs, et un abject ver
de terre, beaucoup plus pauvre et plus méprisable que je ne sais et
que je n'ose dire. Souvenez-vous cependant, Seigneur, que je ne suis

84



rien, que je n'ai rien, que je ne puis rien. Vous étes seul bon, juste et
saint ; vous pouvez tout, vous donnez tout, vous remplissez tout, hors
le pécheur que vous laissez vide. Souvenez-vous de vos miséricordes,
et remplissez mon coeur de votre grace, vous qui ne voulez point
qu'aucun de vos ouvrages demeure vide.

7. Comment puis-je, en cette misérable vie, porter le poids de
moi-méme, si votre miséricorde et votre grace ne me fortifient ? Ne
détournez pas de moi votre visage ; ne différez pas a me visiter : ne
me retirez point votre consolation, de peur que, privée de vous, mon
ame ne devienne comme une terre sans eau. Seigneur, apprenez-moi
a faire votre volonté : apprenez-moi a vivre d'une vie humble et
digne de vous. Car vous étes ma sagesse, vous me connaissez dans la
vérité, et vous m'avez connu avant que je fusse au monde, et avant
méme que le monde fiit.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 3

Rien de plus rare qu'un désir sincere de salut. Et c'est ce qui
doit nous faire trembler, car notre sort a chacun sera ce que nous
l'aurons fait : Dieu nous aide, il vient par sa grace au secours du libre
arbitre, mais il ne le contraint pas.

Or, que voyons-nous ? Quel spectacle nous offre le monde ?
Nous ne parlons point ici de l'impie résolu a se perdre, et déja
marqué du sceau de la réprobation : nous parlons de ceux qui se
disent, qui se croient les disciples de Jésus-Christ. Dans Ila
spéculation, des chrétiens veulent se sauver. Mais ils veulent en
méme temps, ils veulent surtout posséder les biens et gotter les
jouissances de la terre. Ils donneront a Dieu, en passant, quelques
prieres obligées, ils s'informeront de sa loi pour connaitre ce qu'elle
commande strictement, puis, tranquilles de ce coté, ils se jetteront a
la poursuite des honneurs, qu'ils nommeront légitimes, ou ils
s'endormiront dans une vie de mollesse, permise a leurs yeux, parce
qu'elle ne viole en apparence aucun précepte formel.

85



Mais dans tout cela, ou est la foi qui doit régler toutes nos
actions sur la vue de l'éternité ? Ou est l'amour perpétuellement
occup¢ de son objet, I'amour avide de sacrifices ? Ou est la
pénitence ? Ou est la croix ? O Dieu! Et c'est 1a désirer le salut !
N'est-il pas écrit que celui qui cherche son dme la perdra? Que
chacun se juge sur cette parole avant le jour terrible ou le Seigneur
lui-méme le jugera.

4. Qu'il faut marcher en présence de Dieu dans la vérité
et l'humilité

1. Jésus-Christ : Mon fils, marchez devant moi dans la vérité, et
cherchez-moi toujours dans la simplicité de votre coeur. Celui qui
marche devant moi dans la vérité ne craindra nulle attaque, la vérité
le délivrera des calomnies et des séductions des méchants. Si la
vérité vous délivre, vous serez vraiment libre, et peu vous
importeront les vains discours des hommes.

2. Le fidele : Seigneur, il est vrai : qu'il me soit fait, de grace,
selon votre parole. Que votre vérité m'instruise, qu'elle me défende,
qu'elle me conserve jusqu'a la fin dans la voie du salut. Qu'elle me
délivre de tout désir mauvais, de toute affection déréglée, et je
marcherai devant vous dans une grande liberté de coeur.

3. Jésus-Christ : La vérité, c'est moi ; je vous enseignerai ce qui
est bon, ce qui m'est agréable. Rappelez-vous vos péchés avec une
grande douleur et un profond regret, et ne pensez jamais étre quelque
chose a cause du bien que vous faites. Car, sans la vérité, vous n'étes
quun pécheur, sujet a beaucoup de passions et engagé dans leurs
liens. De vous-méme vous tendez toujours au néant ; un rien vous
¢branle, un rien vous abat, un rien vous trouble et vous décourage.
Qu'avez-vous donc dont vous puissiez vous glorifier ? et que de
motifs, au contraire, pour vous mépriser vous-méme ! car vous étes
beaucoup plus infirme que vous ne sauriez le comprendre.

86



4. Que rien de ce que vous faites ne vous paraisse donc quelque
chose de grand. Mais plutét qu'a vos yeux rien ne soit grand,
précieux, admirable, élevé, digne d'étre estimé, loué, recherché, que
ce qui est éternel. Aimez par-dessus toutes choses I'éternelle vérité, et
n'ayez jamais que du mépris pour votre extréme bassesse.
N'appréhendez rien tant, ne blamez et ne fuyez rien tant que vos
péchés et vos vices. Ils doivent vous affliger plus que toutes les
pertes du monde. Il y en a qui ne marchent pas devant moi avec un
coeur sincere ; mais guidés par une certaine curiosité présomptueuse,
ils veulent découvrir mes secrets et pénétrer les profondeurs de Dieu,
tandis qu'ils négligent de s'occuper d'eux-mémes et de leur salut.
Ceux-la tombent souvent, a cause de leur orgueil et de leur curiosité,
en de grandes fautes, parce que je m'oppose a eux.

5. Craignez les jugements de Dieu : redoutez la colére du Tout-
Puissant ; ne scrutez point les oeuvres du Tres-Haut ; mais sondez
vos iniquités, le mal que tant de fois vous avez commis, le bien que
vous avez négligé. Plusieurs mettent toute leur dévotion en des
livres, d'autres en des images, d'autres en des signes et des marques
extérieures. Quelques-uns m'ont souvent dans la bouche, mais peu
dans le coeur. Il en est dautres qui, éclairés et purifiés
intérieurement, ne cessent d'aspirer aux biens éternels, ont a dégofit
les entretiens de la terre, et ne s'assujettissent qu'a regret aux
nécessités de la nature. Ceux-la entendent ce que l'esprit de vérité dit
en eux. Car il leur apprend a mépriser ce qui passe, a aimer ce qui
dure éternellement, a oublier le monde, et a désirer le ciel, le jour et
la nuit.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 4

Je suis le Dieu tout-puissant : marchez en ma présence et soyez
parfait. Ainsi parlait le Seigneur au pére des croyants, et ce
commandement s'adresse avec encore plus de force aux chrétiens qui
ont contemplé dans le Fils de 'Homme le modele de toute perfection.

Aussi leur est-il dit : Soyez parfaits, comme votre Pere céleste
est parfait. Etonnant précepte qui, relevant notre incompréhensible

87



bassesse, nous apprend ce qu'est 'homme racheté, ce qu'est le
chrétien aux yeux de Dieu. Mais comment, faibles créatures,
courbées sous le poids de la chair, approcherons-nous de cette
perfection souveraine, a laquelle il nous est ordonné de tendre sans
cesse ? Ecoutez Jésus-Christ : Je suis la voie, la vérité et la vie. 1] est
la voie qui conduit a Dieu, la vérité qui est Dieu méme. Il est la vie
promise a ceux qui marchent dans la veérité, qui font la vérité, selon
le mot profond de I'Apdtre.

Donc, tout en Jésus-Christ et par Jésus-Christ. Unies aux
siennes, nos pensées, nos affections, nos ceuvres se divinisent ; et
comme la perfection du Fils est la perfection méme du Pere, par
notre union avec le Fils, qui commence sur la terre et se consommera
dans le ciel, nous devenons parfaits comme le Pére est parfait. Ainsi
s'accomplit la priere du Christ : Pére saint, conservez en votre nom
ceux que vous m'avez domnés, afin qu'il soient un comme nous
sommes un. Sanctifiez-les dans la vérite. Je me sanctifie pour eux
moi-méme, afin qu'ils soient sanctifiés dans la verite.

Mais cette grande union qui nous éléve jusqu'a participer aux
mérites infinis du Rédempteur ne s'effectue, ne 1'oublions pas, qu'en
proportion du sacrifice que nous faisons de nous-mémes. Notre
humilité en est la mesure, elle est le fruit du renoncement propre, du
détachement, de I'abaissement qui nous anéantit devant Dieu. La ou
'amour corrompu de soi, la ou la nature vit encore, l'union avec
Jésus-Christ n'est pas compléte. 11 faut mourir a soi-méme, a ses
désirs, a ses golts, a sa volonté, a sa raison aveugle, pour étre un
avec le Fils, comme il est un avec son Pere, pour étre sanctifié dans
la vérité. Heureuse mort, qui nous met en possession de la véritable
vie, de Dieu méme et de sa sainteté, de la vérité éternelle !

5. Des merveilleux effets de l'amour divin

1. Le fidéele : Je vous bénis, Pére céleste, Pére de Jésus-Christ,
mon Seigneur, parce que vous avez daigné vous souvenir de moi,

88



pauvre créature. O Pére des miséricordes et Dieu de toute
consolation, je vous rends grace de ce que, tout indigne que j'en suis,
vous voulez bien cependant quelquefois me consoler. Je vous bénis a
jamais, et je vous glorifie avec votre Fils unique et I'Esprit
consolateur, dans les siécles des siécles. O Seigneur mon Dieu, saint
objet de mon amour ! quand vous descendrez dans mon coeur, toutes
mes entrailles tressailliront de joie. Vous étes la gloire et la joie de
mon coeur. Vous étes mon espérance et mon refuge au jour de la
tribulation.

2. Mais parce que mon amour est encore faible, et ma vertu
chancelante, j'ai besoin d'étre fortifié et consolé par vous ; visitez-
moi donc souvent, et dirigez-moi par vos divines instructions.
Délivrez-moi des passions mauvaises, et retranchez de mon coeur
toutes ces affections déréglées, afin que, guéri et purifié
intérieurement, je devienne propre a vous aimer, fort pour souffrir,
ferme pour persévérer.

3. C'est quelque chose de grand que I'amour et un bien au-
dessus de tous les biens. Seul il rend léger ce qui est pesant et fait
qu'on peut supporter avec une ame égale toutes les vicissitudes de la
vie. Il porte son fardeau sans en sentir le poids et rend doux ce qu'il y
a de plus amer. L'amour de Jésus-Christ est généreux ; il fait
entreprendre de grandes choses et il excite toujours a ce qu'il y a de
plus parfait. L'amour aspire a s'élever et ne se laisse arréter par rien
de terrestre. L'amour veut étre libre et dégagé de toute affection du
monde, afin que ses regards pénetrent jusqu'a Dieu sans obstacle,
afin qu'il ne soit ni retardé par les biens, ni abattu par les maux du
temps. Rien n'est plus doux que I'amour ; rien n'est plus fort, plus
élevé, plus étendu, plus délicieux ; il n'est rien de plus parfait ni de
meilleur au ciel et sur la terre, parce que l'amour est né de Dieu, au-
dessus de toutes les créatures.

4. Celui qui aime, court, vole ; il est dans la joie, il est libre, et
rien ne l'arréte. Il donne tout pour posséder tout, et il possede tout en
toutes choses, parce qu'au-dessus de toutes choses il se repose dans le

89



seul Etre souverain, de qui tout bien procéde et découle. Il ne regarde
pas aux dons, mais il s'éléve au-dessus de tous les biens, jusqu'a
Celui qui donne. L'amour souvent ne connait point de mesure, mais,
comme l'eau qui bouillonne, il déborde de toutes parts. Rien ne lui
pese, rien ne lui cofte, il tente plus qu'il ne peut, jamais il ne prétexte
I'impossibilité, parce qu'il se croit tout possible et tout permis. Et a
cause de cela il peut tout, et il accomplit beaucoup de choses qui
fatiguent et qui épuisent vainement celui qui n'aime point.

5. L'amour veille sans cesse ; dans le sommeil méme il ne dort
point. Aucune fatigue ne le lasse, aucuns liens ne l'appesantissent,
aucunes frayeurs ne le troublent ; mais tel qu'une flamme vive et
pénétrante, il s'élance vers le ciel et s'ouvre un siir passage a travers
tous les obstacles. Si quelqu'un aime, il entend ce que dit cette voix.
L'ardeur méme d'une ame embrasée s'¢leve jusqu'a Dieu comme un
grand cri : Mon Dieu ! mon amour ! vous étes tout a moi, et je suis
tout a vous.

6. Dilatez-moi dans l'amour afin que j'apprenne a golter au
fond de mon coeur combien il est doux d'aimer, et de se fondre et de
se perdre dans l'amour. Que I'amour me ravisse et m'éléve au-dessus
de moi-méme, par la vivacité de ses transports. Que je chante le
cantique de 1'amour, que je vous suive, 6 mon bien-aimé, jusque dans
les hauteurs de votre gloire, que toutes les forces de mon ame
s'épuisent a vous louer, et qu'elle défaille de joie et d'amour. Que je
vous aime plus que moi, que je ne m'aime moi-méme que pour vous,
et que j'aime en vous tous ceux qui vous aiment véritablement, ainsi
que l'ordonne la loi de l'amour, que nous découvrons dans votre
lumicére.

7. L'amour est prompt, sincére, pieux, doux, prudent, fort,
patient, fidele, constant, magnanime, et il ne se recherche jamais ; car
des qu'on commence a se rechercher soi-méme, a l'instant on cesse
d'aimer. L'amour est circonspect, humble et droit, sans mollesse, sans
légerete, il ne s'occupe point de choses vaines, il est sobre, chaste,
ferme, tranquille, et toujours attentif a veiller sur les sens. L'amour

90



est obéissant et soumis aux supérieurs ; il est vil et méprisable a ses
yeux. Dévoué a Dieu sans réserve, et toujours plein de
reconnaissance, il ne cesse point de se confier en lui, d'espérer en lui,
lors méme qu'il semble en étre délaisseé, parce qu'on ne vit point sans
douleur dans I'amour.

\ \

8. Qui n'est pas prét a tout souffrir et a s'abandonner
entierement a la volonté de son bien-aimé, ne sait pas ce que c'est
que d'aimer. Il faut que celui qui aime embrasse avec joie tout ce
qu'il y a de plus dur et de plus amer, pour son bien-aimé, et
qu'aucune traverse ne le détache de lui.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 5

Dieu est amour, et celui qui demeure dans l'amour demeure en
Dieu et Dieu en lui. Mais I'amour a ses temps d'épreuve, comme ses
temps de jouissance. Et cette vie toute entiere ne doit étre qu'un
continuel exercice d'amour, ou la consommation d'un grand sacrifice,
dont une vie éternelle ou un amour immuable sera le prix.

Tous les caracteres de la charité, détaillés par saint Paul, nous
rappellent 1'idée de sacrifice, et I'amour infini lui-méme n'a pu se
manifester pleinement a nous que par un sacrifice infini. Dieu a tant
aimé le monde, qu'il a donné son Fils unique. Et notre amour pour
Dieu ne peut non plus se manifester que par un sacrifice, non pas
égal, il est impossible, mais semblable par le don de tout notre étre
ou une parfaite obéissance de notre esprit, de notre cceur et de nos
sens a la volonté de Celui qui nous a tant aimés. C'est alors que
s'accomplit cette union ineffable que Jésus-Christ, a sa derniére
heure, conjurait son Pére d'opérer entre lui et la créature rachetée.

Pendant que la nature vit encore en nous, quelque chose nous
sépare de Dieu et de Jésus. Et l'amour de Jésus nous presse d'achever
le sacrifice et de prononcer cette parole dernicre, que le monde ne
comprend pas, mais qui réjouit le ciel : Tout est consommé.

91



6. De l'épreuve du véritable amour

1. Jésus-Christ : Mon fils, votre amour n'est encore ni assez fort
ni assez éclairé. Le fidéle : Pourquoi, Seigneur ? Jésus-Christ : Parce
qu'a la moindre contrariété, vous laissez la I’ceuvre commencée, et
que vous recherchez trop avidement les consolations. Celui qui aime
fortement demeure ferme dans la tentation, et ne céde point aux
suggestions artificieuses de l'ennemi. Dans le mauvais comme dans
le bon succes, son coeur est également a moi.

2. Celui dont I'amour est éclairé considére moins le don de
celui qui aime que l'amour de celui qui donne. L'affection le touche
plus que le bienfait et il préfeére son bien-aimé a tout ce qu'il regoit de
lui. Celui qui m'aime d'un amour généreux ne se repose pas dans mes
dons, mais en moi par-dessus tous mes dons. Ne croyez pas tout
perdu cependant s'il vous arrive de sentir pour moi ou pour mes
saints moins d'amour que vous ne voudriez. Cet amour tendre et
doux que vous éprouvez quelquefois est l'effet de la présence de la
grace et une sorte d'avant-golt de la patrie céleste ; il n'y faut pas
chercher trop d'appui parce qu'il passe comme il est venu. Mais
combattre les mouvements déréglés de I'dme et mépriser les
sollicitations du démon, c'est un grand sujet de mérite et la marque
d'une solide vertu.

3. Ne vous troublez donc point des fantomes, quels qu'ils
soient, qui obsédent votre imagination. Conservez une résolution
ferme et une intention droite devant Dieu. Ce n'est point une illusion
si quelquefois vous étes soudain ravi en extase et qu'aussitot vous
retombiez dans les pensées misérables qui occupent d'ordinaire votre
coeur. Car vous souffrez alors plus que vous n'agissez ; et tant
qu'elles vous déplaisent et que vous y résistez, c'est un mérite et non
pas une chute.

4. Sachez que l'antique ennemi s'efforce d'étouffer vos bons
désirs et de vous éloigner de tout pieux exercice, du culte des saints,
de la méditation de mes douleurs et de ma mort, du souvenir si utile

92



de vos péchés, de l'attention de veiller sur votre coeur, et du ferme
propos d'avancer dans la vertu. Il vous suggére mille pensées
mauvaises pour vous causer du trouble et de l'ennui, pour vous
détourner de la pricre et des lectures saintes. Une humble confession
lui déplait et, s'il pouvait, il vous ¢€loignerait tout a fait de la
communion. Ne le craignez point et n'ayez de lui aucune
appréhension, quoiqu'il vous tende souvent des pieges pour vous
surprendre. Rejetez sur lui seul les pensées criminelles et honteuses
qu'il vous inspire. Dites-lui: Va, esprit immonde; rougis,
malheureux ; il faut que tu sois étrangement pervers pour me tenir un
pareil langage. Retire-toi de moi, détestable séducteur, tu n'auras
jamais en moi aucune part ; mais Jésus sera prés de moi comme un
guerrier formidable, et tu demeureras confondu. J'aime mieux mourir
et souffrir tous les tourments, que de consentir a ce que tu me
proposes. Tais-toi donc, ne me parle plus; je ne t'écouterai pas
davantage, quoi que tu fasses pour m'inquiéter. Le Seigneur est ma
lumiére et mon salut, que craindrais-je ? Quand une armée se
rangerait en bataille contre moi, mon coeur ne craindrait pas. Le
Seigneur est mon aide et mon Rédempteur.

5. Combattez comme un généreux soldat, et si quelquefois
vous succombez par fragilité, reprenez un courage plus grand dans
l'espérance d'étre soutenu par une grace plus forte ; et gardez-vous
surtout de la vaine complaisance et de l'orgueil. C'est ainsi que
plusieurs s'égarent et tombent dans un aveuglement presque
incurable. Que la chute de ces superbes qui présumaient follement
d'eux-mémes vous soit une legon continuelle de vigilance et
d'humilité.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 6

Tous ceux qui disent : Seigneur, Seigneur, n'entreront pas dans
le royaume des cieux ; mais celui qui fait la volonté de mon Pere qui
est au ciel, celui-la entrera dans le royaume des cieux. C'est par les
ceuvres que se connait le véritable amour. Toujours prompt a obéir,
jamais il ne se relache, il ne se décourage jamais.

93



Dans l'amertume et dans la joie, dans la consolation et dans la
souffrance, il loue, il bénit également Celui qui frappe et qui guérit,
selon ses divins conseils, impénétrables a la créature. La tentation
vient-elle 1'éprouver, il combat, il résiste avec paix, parce qu'il ne
compte point sur ses propres forces, et n'attend la victoire que du
secours d'en haut. S'il succombe quelquefois, il se releve aussitot
sans trouble, humili¢ mais non abattu. Son repentir, quoique profond,
est calme, parce qu'il est exempt de l'irritation de l'orgueil. Ses fautes
l'affligent et ne 1'étonnent point. Il connait sa fragilité, et il en gémit,
plein de confiance en la grace qui le soutiendra, s'il lui est fidele.
Détaché de la terre et de ses vanités qu'on appelle des biens, que
veut-il ? Ce que Dieu veut: il n'a point d'autre volonté¢ ni d'autre
désir. Quand le bien-aimé se retire et se dérobe a ses transports, loin
de murmurer et loin de se plaindre, il s'avoue indigne de le posséder,
et la privation qui le purifie, enflamme encore son ardeur.

O Jésus, qu'elles sont merveilleuses les voies par ou vous
conduisez les ames qui vous aiment, qui ont soif de vous ! Tantot
vous les inondez de votre joie, tantot vous les délaissez dans les
larmes : maintenant vous les prévenez, et puis elles semblent vous
appeler en vain, comme 1'épouse du divin Cantique. Epreuves de
tendresse et de miséricorde ! Ainsi épurées, ces ames €lues peu a peu
se dégagent de leurs liens, elles s'é¢lancent vers vous, et un dernier
effort d'amour les porte au pied du trone ou vous vous montrez sans
voile. Alors la jouissance, alors l'allégresse et 1'éternel rassasiement :
Satiabor cum apparuerit !

7. Quil faut cacher humblement les graces que Dieu
nous fait

1. Jésus-Christ : Mon fils, lorsque la grace vous inspire des
mouvements de piété, il est meilleur pour vous et plus sir de tenir
cette grace cachée, de ne vous en point élever, d'en parler peu et de
ne pas vous exagérer sa grandeur ; mais plutét de vous mépriser
vous-méme et de craindre une faveur dont vous étes indigne. Il ne

94



faut pas s'attacher trop a un sentiment qui bient6t peut se changer en
un sentiment contraire. Quand la grace vous est donnée, songez
combien vous €tes pauvre et misérable sans la grace. Le progres de la
vie spirituelle ne consiste pas seulement a jouir des consolations de la
grace, mais a en supporter la privation avec humilité, avec
abnégation, avec patience, de sorte qu'alors on ne se relache point
dans l'exercice de la priere, et qu'on n'abandonne aucune de ses
pratiques accoutumées. Faites, au contraire, tout ce qui est en vous le
mieux que vous pourrez, selon vos lumiéres, et ne vous négligez pas
enticrement vous-méme a cause de la sécheresse et de 1'angoisse que
vous sentez en votre ame.

2. Car il y en a beaucoup qui, au temps de 1'épreuve, tombent
aussitot dans l'impatience et le découragement. Cependant /a voie de
['homme n'est pas toujours en son pouvoir. C'est a Dieu de consoler
et de donner quand il veut, autant qu'il veut, et a qui il veut, comme il
lui plait, et non davantage. Des indiscrets se sont perdus par la grace
méme de la dévotion, parce qu'ils ont voulu faire plus qu'ils ne
pouvaient, ne mesurant point leur faiblesse, mais suivant plutot
'impétuosité de leur coeur que le jugement de la raison. Et parce
qu'ils ont aspiré, dans leur présomption, a un état plus €levé que celui
ou Dieu les voulait, ils ont promptement perdu la grace. Ils avaient
placé leur demeure dans le ciel, et tout a coup on les a vus pauvres et
délaissés dans leur misere, afin que par 'humiliation et le dénuement
ils apprissent a ne plus tenter de s'élever sur leurs propres ailes, mais
a se réfugier sous les miennes. Ceux qui sont encore nouveaux et
sans expérience dans les voies de Dieu peuvent aisément s'égarer et
se briser sur les écueils, s'ils ne se laissent conduire par des personnes
prudentes.

3. Que s'ils veulent suivre leur sentiment plutot que de croire a
l'expérience des autres, le résultat leur en sera funeste, si toutefois ils
s'obstinent dans leur propre sens. Rarement ceux qui sont sages a
leurs yeux se laissent humblement conduire par les autres. Il vaut
mieux étre humble, avec un esprit et des lumiéres bornés, que de
posséder des trésors de science et de se complaire en soi-méme. Il

95



vaut mieux pour vous avoir peu, que beaucoup dont vous pourriez
vous enorgueillir. Celui-la manque de prudence qui se livre tout
entier a la joie, oubliant son indigence passée, et cette chaste crainte
du Seigneur qui appréhende de perdre la grace regue. C'est aussi
mangquer de vertu que de se laisser aller a un découragement excessif
au temps de l'adversité et de 1'épreuve, et d'avoir des pensées et des
sentiments indignes de la confiance qu'on me doit.

4. Celui qui, durant la paix, a trop de sécurité, se trouve
souvent pendant la guerre le plus timide et le plus lache. Si ne
présumant jamais de vous-méme, vous saviez demeurer toujours
humble, modérer et régler les mouvements de votre esprit, vous ne
tomberiez pas si vite dans le péril et le péché. C'est une pratique sage
que de penser, durant la ferveur, a ce qu'on sera dans la privation de
la lumiere. Et quand vous en é€tes en effet privé, songez qu'elle peut
revenir et que je ne vous l'ai retirée pour un temps qu'en vue de ma
gloire et pour exciter votre vigilance. Souvent une telle épreuve vous
est plus utile que si tout vous succédait constamment selon vos
désirs. Car pour juger du mérite, on ne doit pas regarder si quelqu'un
a beaucoup de visions ou de consolations, ou s'il est habile dans
I'Ecriture sainte, ou s'il occupe un rang ¢élevé, mais s'il est affermi
dans la véritable humilité et rempli de la charité divine ; s'il cherche
en tout et toujours uniquement la gloire de Dieu; s'il est bien
convaincu de son néant ; s'il a pour lui-méme un mépris sincere, et
s'il se réjouit plus d'étre méprisé des autres et humilié par eux, que
d'en étre honoreé.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 7

Reconnaitre sa misére et ne la jamais perdre de vue;
s'abandonner sans réserve entre les mains de Dieu, avec une foi vive
et un obéissant amour : voila toute la vie spirituelle, dont I'humilité
est le premier fondement.

Celui qui se dit au fond de son ame : Je ne suis rien que la
faiblesse et 1'indigence méme, ne cherche point d'appui en soi, et met
en Jésus sa seule espérance. Il suit avec simplicité les mouvements

96



de la grace, ne s'éleéve point dans la ferveur, et ne s'abat point dans la
sécheresse, toujours satisfait, pourvu que la volonté divine
s'accomplisse en lui. L'orgueil, qui souvent se cache sous le voile de
ce qu'il y a de plus saint, ne le séduit pas par le vain désir d'un état en
apparence plus parfait, auquel il n'est point appelé. Fidele et
tranquille dans sa voie, il dit & Dieu: Donnez-moi la sagesse qui
assiste pres de votre trone, et ne me rejetez pas du nombre de vos
enfants ; car je suis votre serviteur et le fils de votre servante, un
homme infirme, de peu de durée, et qui n'a point l'intelligence de
votre jugement et de vos lois.

Qu'il aille en paix, celui dont le cceur prie ainsi: Dieu le
regarde avec complaisance, et sa bénédiction reposera sur lui.

8. Qu'il faut s'anéantir soi-méme devant Dieu

1. Le fidele : Je parlerai au Seigneur mon Dieu, bien que je ne
sois que cendre et poussiere. Si je me crois quelque chose de plus,
voila que vous vous élevez contre moi, et mes iniquités rendent un
témoignage vrai et que je ne puis contredire. Mais si je m'abaisse, si
je m'anéantis, et si je me dépouille de toute estime pour moi-méme,
et que je rentre dans la poussiére dont j'ai été formé, votre grice
s'approchera de moi et votre lumiére sera prés de mon coeur ; alors
tout sentiment d'estime, méme le plus léger, que je pourrais
concevoir de moi disparaitra pour jamais dans I'abime de mon néant.
La vous me montrez & moi-méme, vous me faites voir ce que je suis,
ce que j'ai été, jusqu'ou je suis descendu : car je ne suis rien, et je ne
le savais pas. Si vous me laissez @ moi-méme, que suis-je ? Rien
qu'infirmité ; mais dés que vous jetez un regard sur moi, a l'instant je
deviens fort et je suis rempli d'une joie nouvelle. Et certes cela me
confond d'é¢tonnement que vous me releviez ainsi tout d'un coup et
me preniez avec tant de bonté entre vos bras, moi toujours entrainé
par mon propre poids vers la terre.

97



2. C'est votre amour qui opére cette merveille, qui me prévient
gratuitement, qui ne se lasse point de me secourir dans les nécessités,
qui me préserve des plus grands périls et, a vrai dire, me délivre de
maux innombrables. Car je me suis perdu en m'aimant d'un amour
déréglé ; mais en ne cherchant que vous, en n'aimant que vous, je
vous ai trouvé et je me suis retrouvé moi-méme, et I'amour m'a fait
rentrer plus avant dans mon néant. O Dieu plein de tendresse ! vous
faites pour moi beaucoup plus que je ne mérite, ou plus que je
n'oserais espérer ou demander.

3. Soyez béni, mon Dieu, de ce que tout indigne que je suis de
recevoir de vous aucune grace, cependant votre bonté généreuse et
infinie ne cesse de faire du bien méme aux ingrats et a ceux qui sont
le plus ¢loignés de vous. Ramenez-nous a vous, afin que nous soyons
reconnaissants, humbles, fervents, parce que vous é€tes notre salut,
notre vertu et notre force.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 8

Dieu se montre, dans 1'Ecriture, plein d'une immense
compassion pour les fautes, si on peut dire, purement humaines. Mais
il est sans pitié pour l'orgueil, principe de tout mal, pour 1'orgueil qui
est le crime propre de 1'Ange rebelle, et qui s'attaque directement au
souverain Etre.

Il a dit : Je suis Jéhovah, c'est mon nom, je ne donnerai point
ma gloire a un autre. Or tout orgueil tend, par essence, a s'égaler a
Dieu, a se faire Dieu. Désordre tel, que non seulement on n'en
congoit pas de plus grand, mais qu'on hésiterait a le croire possible,
s'il n'était sans cesse présent sous nos yeux, et si I'on n'en sentait pas
le germe en soi-méme. Ainsi voyez comme Dieu le foudroie : et
d'abord cette ironie qui glace I'ame d'un effroi surnaturel : Voici
qu'Adam est devenu comme ['un de nous ; Adam, jeté nu, avec son
péché, sur une terre maudite ! Adam qui venait d'entendre cette
parole : Tu mourras de mort : Ses enfants imitent son crime, leur
orgueil s'éleve sans mesure.

98



Alors I'Esprit divin : Comment es-tu tombé, toi qui te levais
comme l'astre du matin, qui disais en ton ceeur : Je monterai dans les
cieux, je poserai mon trone au dessus des étoiles, et je serai
semblable au Tres-Haut ? Voila que tu seras trainé aux enfers, dans
la profondeur du lac : on se baissera pour te voir. Lisez dans
I'Evangile les effroyables malédictions prononcées contre les
Pharisiens superbes, tandis que celui qui s'abaisse est a l'instant
justifié. Une femme pleure aux pieds de Jésus, elle shumilie de ses
fautes, elle n'ose presque en solliciter le pardon, son silence seul
supplie. Le Sauveur, ému, la console : Beaucoup de péchés lui seront
remis, parce qu'elle a beaucoup aimé. Mais 'orgueil n'aime point :
c'est encore 1a un de ses caracteres et comme le type infernal. Il est le
pere de la haine, de l'envie, de la violence, de la fausse sécurité et de
I'endurcissement. Sorti de I'abime, il s'y replonge : le reste est le
mystere de I'éternelle justice.

O Dieu, ayez pitié de votre pauvre créature ! Le front dans la
poussiere, je m'anéantis devant vous. Je sens, je confesse ma misere,
ma corruption profonde, ma désolante impuissance et tout ce qui a
jamais me séparerait de vous, si votre grande miséricorde ne venait a
mon secours par le don gratuit de la grace. Daignez, daignez la
répandre en mon ame. Ne m'abandonnez pas, Seigneur : sauvez-moi,
ou je vais périr. O Dieu, ayez piti¢ de votre pauvre créature.

9. Quil faut rapporter tout a Dieu comme a notre
derniere fin

1. Jésus-Christ : Mon fils, je dois étre votre fin supréme et
derniére, si véritablement vous désirez étre heureux. Cette vue
purifiera vos affections, qui s'abaissent trop souvent jusqu'a vous et
aux créatures. Car si vous vous recherchez en quelque chose, aussitot
vous tombez dans la langueur et la sécheresse. Rapportez donc
principalement tout a moi, parce que c'est moi qui vous ai tout donné.
Considérez chaque bien comme découlant du souverain bien, et

99



songez que des lors ils doivent tous remonter & moi comme a leur
origine.

2. En moi comme dans une source intarissable, le petit et le
grand, le pauvre et le riche puisent l'eau vive, et ceux qui me servent
volontairement et de coeur recevront grace sur grace. Mais celui qui
cherchera sa gloire hors de moi, ou sa jouissance dans un autre bien
que moi, sa joie ne sera ni vraie ni solide, et son coeur, toujours a la
géne, toujours a l'étroit, ne trouvera que des angoisses. Ne vous
attribuez donc aucun bien, et n'attribuez a nul homme sa vertu ; mais
rendez tout a Dieu, sans qui I'homme n'a rien. C'est moi qui vous ai
tout donné et je veux que vous vous donniez a moi tout entier, j'exige
avec une extréme rigueur les actions de grace qui me sont dues.

3. Ceci est la vérité qui dissipe la vanité de la gloire. La ou
pénetrent la grace céleste et la vraie charité, il n'y a plus de place
pour l'amour-propre ni pour l'envie, qui torturent le coeur. Car
I'amour divin subjugue tout et agrandit toutes les forces de I'ame. Si
vous écoutez la sagesse, vous ne vous réjouirez qu'en moi, vous
n'espérerez qu'en moi, parce que nul n'est bon que Dieu seul, a qui,
en tout et par-dessus tout, est due a jamais la louange et la
bénédiction.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 9

Tout bien découle de Dieu, qui est le bien supréme, et tout ce
qu'il fait est bon, parce qu'il le tire de lui. Il n'y a pas dans le monde
d'autre mal que le péché : car la peine du péché n'est pas un mal,
puisque, supportée patiemment, elle l'expie, et que toujours elle
rétablit I'ordre que le péché avait troublé.

Ainsi nous tenons de Dieu la vie, l'intelligence, I'amour, qui
doit remonter perpétuellement vers sa source, et de nous-mémes nous
ne pouvons rien, pas méme dire : Mon Pere ! Car nous ne savons pas
prier, et c'est I'Esprit qui demande en nous avec des gémissements
ineffables. L'unique chose qui nous appartienne, c'est le péché, il est
le fruit de notre volonté libre, et son salaire est la mort.

100



Elevons-nous tant que nous voudrons dans notre pensée ; voila
ce que nous sommes. Nous n'avons rien de plus que ce que Dieu
nous donne dans sa bonté et sa miséricorde toute gratuite. Donc, a
nous le mépris, la confusion, la honte, en nous trouvant si misérables,
et a Dieu la bénédiction, I'honneur, la gloire, la puissance, comme
les saints le chantent dans le ciel, aupres du trone de 1'Agneau.

10. Qu'il est doux de servir Dieu et de mépriser le
monde

1. Le fidele : Je vous parlerai encore, Seigneur, et je ne me
tairai point. Je dirai 2 mon Dieu, mon Seigneur et mon Roi, assis
dans les hauteurs des cieux : Oh ! quelle abondance de douceur vous
avez réservée pour ceux qui vous craignent. Et qu'est-ce donc pour
ceux qui vous aiment, pour ceux qui vous servent de tout leur coeur ?
Elles sont vraiment ineffables, les délices dont vous inondez ceux qui
vous aiment, quand leur ame vous contemple. Vous m'avez montré
principalement en ceci toute la tendresse de votre amour ; je n'étais
pas, et vous m'avez créé ; j'errais loin de vous, vous m'avez ramené
pour vous servir, et vous m'avez command¢ de vous aimer.

2. O source d'amour éternel, que dirai-je de vous ? Comment
pourrai-je vous oublier, vous qui avez daigné vous souvenir de moi
lorsque, déja épuisé, consumé, je penchais vers la mort ? Votre
miséricorde envers votre serviteur a pass¢€ toute espérance, et vous
avez répandu sur lui votre grace et votre amour bien au-dela de tout
ce qu'il pouvait mériter. Que vous rendrai-je pour une telle faveur ?
car il n'est pas donné a tous de tout quitter, de renoncer au siecle pour
embrasser la vie religieuse. Est-ce faire beaucoup que de vous servir,
vous que doivent servir toutes les créatures ? Cela doit me sembler
peu de chose ; mais ce qui me parait grand et merveilleux, c'est que
vous daigniez agréer le service d'une créature si pauvre et si
misérable, et 'admettre parmi les serviteurs que vous aimez.

101



3. Tout ce que j'ai, tout ce que je puis consacrer a votre service
est a vous. Et néanmoins, prenant pour ainsi dire ma place, vous me
servez plus que moi-méme je ne vous sers. Voila que le ciel et la
terre, que vous avez créés pour le service de 1'homme, sont devant
vous, et chaque jour ils exécutent tout ce que vous leur avez
commandé. C'est peu encore ; vous avez préparé pour 'homme le
ministére méme des anges. Mais ce qui surpasse tout, vous avez
daigné le servir vous-méme, et vous avez promis de vous donner a
lui.

4. Que vous rendrai-je pour tant de biens ? Ah ! si je pouvais
vous servir tous les jours de ma vie ! si je pouvais méme un seul jour
vous servir dignement ! Il est bien vrai que vous étes digne d'étre
servi universellement, digne de tout honneur et d'une louange
¢ternelle. Vous €tes vraiment mon Seigneur et je suis votre pauvre
serviteur, qui doit vous servir de toutes mes forces et ne me lasser
jamais de vous louer. Je le veux ainsi, je le désire ainsi; daignez
suppléer vous-méme a tout ce qui me manque.

5. C'est un grand honneur, une grande gloire de vous servir, et
de mépriser tout a cause de vous. Car ils recevront des graces
abondantes, ceux qui se courbent sous votre joug tres saint. Ils seront
abreuvés de la délectable consolation de I'Esprit-Saint, ceux qui pour
votre amour auront rejeté tous les plaisirs des sens. Ils jouiront d'une
grande liberté d'esprit, ceux qui pour la gloire de votre nom seront
entrés dans la voie étroite et auront renoncé a toutes les sollicitudes
du monde.

6. O aimable et douce servitude de Dieu, dans laquelle 'nomme
retrouve la vraie liberté et la sainteté ! O saint assujettissement de la
vie religieuse qui rend I'homme agréable a Dieu, €gal aux anges,
terrible aux démons, respectable a tous les fidéles ! O esclavage
digne a jamais d'étre désiré, embrassé, puisqu'il nous mérite le
souverain bien et nous assure une joie éternelle.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 10

102



Le monde est tellement fasciné par les passions, qu'il ne peut
rien comprendre a la félicité des enfants de Dieu.

Quelquefois il les plaint, comme le monde sait plaindre, en
jetant sur eux un regard de mépris ; quelquefois il les contemple avec
une sorte d'étonnement stupide. Il n'a nulle idée de ce qui se passe
dans I'ame unie a son Créateur, nulle idée des consolations et du
calme délicieux dont elle jouit. Saint Paul s'écriant : Je surabonde de
joie au milieu de mes tribulations, lui est un mystere inexplicable ;
jamais il ne concevra cette joie pure, qui est justice et paix devant le
Saint-Esprit. Quel est donc le partage du serviteur du monde ? Un
immense ennui parsemé de quelques rares plaisirs, et, quand Dieu ne
'abandonne pas enticrement, le remords. Creusez dans son cceur,
vous n'y trouverez que cela. Le remords est sa justice, et I'ennui sa
paix.

Ames chrétiennes, ames détachées, qui avez renoncé au monde
et a tout ce qui est du monde, plaignez a votre tour les infortunés
chargés encore de ses pesantes chaines ; mais plaignez-les en vous
humiliant aux pieds de Celui qui vous a délivrées, et dont la grace,
qui ne vous était pas due, vous met en possession des seuls biens
véritables. Gardez avec soin ce bon trésor que vous a confié le Pere
des lumieres, de qui découle tout don parfait, et demandez-lui avec
amour qu'apreés avoir commencé votre joie sur la terre, il la
consomme un jour dans les cieux.

11. Qu'il faut examiner et modérer les désirs du coeur

1. Jésus-Christ : Mon fils, il faut que vous appreniez beaucoup
de choses que vous ne savez pas encore assez.

2. Le fidele : Et quoi, Seigneur ?

3. Jésus-Christ : Vous devez soumettre entiérement vos désirs a
ma volonté, ne point vous aimer vous-méme, et ne rechercher en tout
que ce qui me plait. Souvent vos désirs s'enflamment et vous

103



emportent impétueusement, mais considérez si cette ardeur a ma
gloire pour motif ou votre intérét propre. Si c'est moi que vous avez
en vue, vous serez content, quoi que j'ordonne ; mais si quelque
secréte recherche de vous-méme se cache au fond de votre coeur,
voila ce qui vous abat et vous trouble.

4. Prenez donc garde de vous trop attacher a des désirs sur
lesquels vous ne m'avez point consulté, de peur qu'ensuite vous ne
veniez a vous repentir, ou que vous n'éprouviez du dégott pour ce
qui vous avait plu d'abord, et que vous aviez cru le meilleur. Car tout
mouvement qui parait bon ne doit pas étre aussitot suivi ; de méme
qu'on ne doit pas non plus céder sur-le-champ a ses répugnances.
Quelquefois il est a propos de modérer le zele le plus saint et les
meilleurs désirs, de peur qu'ils ne préoccupent et ne distraient votre
esprit, ou qu'en les suivant indiscrétement vous ne causiez du
scandale aux autres ; ou qu'enfin 'opposition que vous y trouverez ne
vous jette vous-méme dans le trouble et dans 1'abattement.

5. 1l faut aussi quelquefois user de violence et résister aux
convoitises des sens avec une grande force, sans prendre garde a ce
que veut la chair et a ce qu'elle ne veut pas ; et travailler surtout a la
soumettre a l'esprit malgré elle. Il faut la chatier et l'asservir jusqu'a
ce que, préte a tout, elle ait appris a se contenter de peu, a aimer les
choses simples et a ne jamais se plaindre de rien.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 11

Nous avons un grand combat a soutenir : Contre notre esprit,
qui nous égare, séduit par de fausses lueurs et par une funeste
curiosité. Contre nos désirs, qui nous troublent. Contre nos sens dont
les convoitises souillent 1'ame et la courbent vers la terre.

Lamentable condition de I'homme déchu! Mais Dieu ne l'a
point abandonné : il peut vaincre s'il veut. La foi réprime l'inquiétude
maladive de I'esprit, et le fixe dans la vérité. Une entiére soumission
a la volonté divine produit la paix du coeur, en étouffant les vains
désirs et ceux méme qui trompent la piété par une apparence de bien.

104



Enfin, nous triomphons des sens par la pricre, I'humilité, la
pénitence, en chatiant le corps rebelle, et le réduisant en servitude.

C'est dans cette guerre de chaque moment que le chrétien se
perfectionne, et c'est, en combattant avec fidélité qu'on peut dire
comme 'Apoétre : Je ne pense point étre encore arrivé ou j'aspire :
mais oubliant ce qui est en arriere, et m'étendant a ce qui est devant,
je cours au terme de la carriere pour saisir le prix que Dieu nous a
destiné, la félicité céleste a laquelle il nous a appelés par Jésus-
Christ.

12. Quil faut s'exercer a la patience, et lutter contre
ses passions

1. Le fid¢ele : Seigneur mon Dieu, je vois combien la patience
m'est nécessaire ; car cette vie est pleine de contradictions. Elle ne
peut jamais étre exempte de douleur et de guerre, quoi que je fasse
pour avoir la paix.

2. Jésus-Christ : Oui, mon fils ; mais je ne veux pas que vous
cherchiez une paix telle que vous n'ayez ni tentations a vaincre, ni
contrariétés a souffrir. Croyez au contraire avoir trouvé la paix
lorsque vous serez exercé par beaucoup de tribulations et éprouvé par
beaucoup de traverses. Si vous dites que vous ne pouvez supporter
tant de souffrances, comment supporterez-vous le feu du purgatoire ?
De deux maux il faut choisir le moindre ; afin donc d'éviter des
supplices éternels, efforcez-vous d'endurer pour Dieu, avec patience,
les maux présents. Pensez-vous que les hommes du siécle n'aient rien
ou que peu de choses a souffrir ? C'est ce que vous ne trouverez pas,
méme en ceux qui semblent environnés de plus de délices.

3. Mais ils ont, dites-vous, des plaisirs en abondance ; ils
suivent toutes leurs volontés et ainsi ils sentent peu le poids de leurs
maux. Soit, je veux qu'ils aient tout ce qu'ils désirent ; combien cela
durera-t'il ? Voila que les riches du siecle s'évanouiront comme la
fumée, et il ne restera pas méme un souvenir de leurs joies passées.

105



Et durant leur vie méme, ils ne s'y reposent pas sans amertume, sans
ennui et sans crainte. Car souvent, 1a méme ou ils se promettaient la
joie, ils rencontrent le chatiment et la douleur, et avec justice,
puisqu'il est juste que l'amertume et l'ignominie accompagnent les
plaisirs qu'ils cherchent dans le désordre.

4. Oh! que tous ces plaisirs sont courts, qu'ils sont faux,
criminels, honteux ! Et cependant des malheureux, enivrés et
aveuglés, ne le comprennent point ; mais semblables a des animaux
sans raison, ils exposent leur ame a la mort pour quelques
jouissances misérables dans une vie qui va finir. Pour vous, mon fils,
ne suivez pas vos convoitises, et détachez-vous de votre volonte.
Mettez vos délices dans le Seigneur, et il vous accordera ce que
votre coeur demande.

5. Si vous voulez gofter une véritable joie et des consolations
plus abondantes, méprisez toutes les choses du monde, repoussez
toutes les joies terrestres ; et je vous bénirai, je verserai sur vous mes
inépuisables consolations. Plus vous renoncerez a celles que donnent
les créatures, plus les miennes seront douces et puissantes. Mais vous
ne les goliterez point sans avoir auparavant ressenti quelque tristesse,
sans avoir travaillé, combattu. Une mauvaise habitude vous arrétera ;
mais vous la vaincrez par une meilleure. La chair murmurera ; mais
elle sera contenue par la ferveur de I'esprit. L'antique serpent vous
sollicitera, vous exercera; mais vous le mettrez en fuite par la
priere ; et en vous occupant surtout d'un travail utile, vous lui
fermerez I'entrée de votre ame.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 12

Toute chair a péché. Toute chair doit souffrir. C'est la loi
présente de 'humanité, loi de justice, car Dieu ne serait pas Dieu si le
désordre restait impuni ; loi d'amour, car la souffrance acceptée et
unie aux souffrances du Sauveur guérit 1'ame et la rétablit dans I'état
primitif d'innocence.

106



De quoi donc vous plaignez-vous quand cette loi divine
s'accomplit a votre égard ? Est-ce de ce que la miséricorde prend soin
de vous régénérer ? Est-ce d'étre semblable a Jésus-Christ, qui a
voulu, qui a di, selon les paroles de 1'Evanggéliste, souffrir pour vous
racheter ? Et il commenga a leur enseigner comment il fallait que le
Fils de I'homme souffrit beaucoup de douleurs, qu'il fiit réprouvé par
les anciens, les souverains pontifes et les scribes, et mis a mort.
Voila la grande expiation ; mais, pour qu'elle nous soit appliquée, il
est nécessaire que nous nous la rendions propre en y joignant la
notre. Le mystére du salut se consomme en chacun de nous sur la
Croix. Et la Croix est l'unique félicité de la terre. Car il n'y en a point
d'autre, que la parfaite soumission a I'ordre, d'ou naissent le calme de
la conscience et la paix du cceur.

Le monde vous éblouit par ses joies apparentes, mais pensez-
vous donc que ses sectateurs, méme les plus favorables, n'aient rien a
souffrir ? Tourmentés par leurs convoitises, qui s'accroissent avec la
jouissance, en vites-vous jamais un seul content ? De nouveaux
désirs les dévorent sans cesse. Et n'ont-ils pas, d'ailleurs, autant que
les autres, et plus que les autres, a supporter les maux de la vie, les
soucis, les peines, les inquiétudes, et la foule innombrable des
maladies, filles des vices et des troubles secrets de 1'ame ? Apres cela
arrive la fin : la justice exige sa dette ; ce riche de la terre est jeté nu
dans la prison : En vérité, je vous le dis, il n'en sortira pas qu'il n'ait
payé jusqu'a la derniére obole.

Réjouissez-vous donc, vous que le Seigneur purifie, délivre dés
ici-bas : accomplissez avec amour le sacrifice de justice. Plusieurs
disent : Qui nous montrera les biens ? Seigneur, la lumiére de votre
face a ét¢ marquée sur nous ? Vous avez donné la paix a mon cceur.
C'est pourquoi je m'endormirai dans la paix, et je reposerai, parce
que vous m'avez, 6 mon Dieu, affermi dans I'espérance.

107



13. Qu'il faut obéir humblement, a l'exemple de Jésus-
Christ

1. Jésus-Christ : Mon fils, celui qui cherche a se soustraire a
l'obéissance se soustrait a la grace ; et celui qui veut posséder seul
quelque chose perd ce qui est a tous.

Quand on ne se soumet pas volontairement et de bon coeur a
son supérieur, c'est une marque que la chair n'est pas encore
pleinement assujettie, mais que souvent elle murmure et se révolte.
Apprenez donc a obéir avec promptitude a vos supérieurs si vous
désirez dompter votre chair. Car l'ennemi du dehors est bien plus
vite vaincu quand I'homme n'a pas la guerre au-dedans de soi.
L'ennemi le plus terrible et le plus dangereux pour votre ame, c'est
vous, lorsque vous étes divis€¢ en vous-méme. Il faut que vous
appreniez a vous mépriser sincérement si vous voulez triompher de
la chair et du sang. L'amour désordonné que vous avez encore pour
vous-méme, voila ce qui vous fait craindre de vous abandonner sans
réserve a la volonté des autres.

2. Est-ce donc cependant un si grand effort que toi, poussicre et
néant, tu te soumettes a cause de Dieu, lorsque moi le Tout-Puissant,
moi le Tres-Haut, qui ai tout fait de rien, je me suis soumis
humblement a 'homme a cause de toi ?

Je me suis fait le plus humble et le dernier de tous afin que mon
humilité t'apprit a vaincre ton orgueil. Poussicre, apprends a obéir,
apprends a t'humilier, terre et limon, a t'abaisser sous les pieds de
tout le monde. Apprends a briser ta volonté et a ne refuser aucune
dépendance.

3. Enflamme-toi de z¢le contre toi-méme et ne souffre pas que
le moindre orgueil vive en toi ; mais fais-toi si petit et mets-toi si bas
que tout le monde puisse marcher sur toi et te fouler aux pieds
comme la boue des places publiques.

108



Fils du néant, qu'as-tu a te plaindre ? Pécheur couvert
d'ignominie, qu'as-tu a répondre, quelque reproche qu'on t'adresse,
toi qui as tant de fois offensé Dieu, tant de fois mérité 'enfer ? Mais
ma bonté t'a épargné parce que ton ame a €té précieuse devant moi ;
mais je ne t'ai point délaissé afin que tu connusses mon amour et que
mes bienfaits ne cessassent jamais d'étre présents a ton coeur, que tu
fusses toujours prét a te soumettre, a t'humilier et a souffrir les
mépris et la patience.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 13

Il n'existe qu'une volonté qui ait le droit essentiel et absolu
d'étre obéie, la volonté de I'Etre éternel qui a tout créé et qui conserve
tout ; et de la l'admirable priere du prophete-roi : Enseignez-moi,
Seigneur, a faire votre volonté parce que vous étes mon Dieu.

Cette volonté souveraine a des ministres pour rappeler ses
ordonnances et en maintenir 1'exécution dans la famille, dans 1'Etat,
dans 1'Eglise ; et I'obéissance leur est due, parce qu'ils représentent
Dieu chacun dans son ordre, selon les degrés d'une sublime
hiérarchie, qui remonte du pere au roi, du roi au pontife, du pontife a
Jésus-Christ, de Jésus-Christ a Celui qui I'a envoyé, et de qui toute
paternité, du ciel et sur la terre, tire son nom, c'est a dire son autorité.
Ainsi le devoir n'est autre chose que le commandement divin, et la
vertu n'est que 1'obéissance a ce commandement.

Tout péché, au contraire, n'est, comme le premier, qu'une
désobéissance, une révolte. Et I'homme est congu dans la révolte,
puisqu' il est congu dans le péché; d'ou cette belle et profonde
expression du Psalmiste : Le pécheur est rebelle des le sein de sa
mere, et livré au mal dans ses entrailles. Aussi le sacrifice qui a expié
le péché et réparé¢ la nature humaine consiste-t-il essentiellement,
suivant la doctrine du grand Apdtre, dans une obéissance infinie.

Le Christ s'est rendu obéissant jusqu'a la mort, et la mort de la
Croix. Et nous, misérables créatures, rachetées par cette prodigieuse
obéissance, nous refuserions d'obéir! Nous opposerions notre

109



volonté a la volonté du Tout-Puissant, par cet épouvantable orgueil
qui a créé l'enfer, ou, dans les ténébres, dans le supplice, dans la rage
et le désespoir, dans l'ignominie de l'esclavage le plus abject et le
plus hideux, l'ange prévaricateur et ses complices répéteront
éternellement : Je n'obéirai point ! Non serviam !

O Dieu! Préservez-moi dun orgueil aussi insensé, aussi
criminel ! Que votre grice m'apprenne a me soumettre a vous, et a
tous ceux que vous avez prépos€s sur moi ! Je suis étranger sur la
terre : ne me cachez point vos commandements. Mon ame, a toute
heure, en rappelle le désir. Enseignez-moi, Seigneur, a faire votre
volonté, parce que vous étes mon Dieu.

14. Qu'il faut considérer les secrets jugements de Dieu
pour ne pas s'enorgueillir du bien qu'on fait

1. Le fidele: Vous faites tomber sur moi vos jugements,
Seigneur, et tous mes os ont tremblé d'épouvante, et mon ame est
dans une profonde terreur.

Interdit, effrayé, je considére que les cieux ne sont pas purs a
vos yeux. Si vous avez trouvé le mal dans vos anges, et si vous ne
les avez pas épargnés, que sera-ce de moi ? Les étoiles sont tombées
du ciel ; moi, poussiere, que dois-je attendre ? Des hommes dont les
oeuvres paraissent louables sont tombés aussi bas qu'on puisse
tomber, et j'ai vu ceux qui se nourrissaient du pain des anges faire
leurs délices de la pature des pourceaux.

2. Il n'est donc point de sainteté, Seigneur, si vous retirez votre
main.

Point de sagesse qui soit utile, si vous ne la dirigez plus. Point
de force qui soit de secours, si vous cessez de la soutenir. Point de
chasteté assurée, si vous n'en prenez la défense. Point de vigilance
qui nous serve, si vous ne veillez vous-méme pour nous. Laissés a
nous-mémes, nous enfongons dans les flots et nous périssons ; venez-

110



vous a nous, nous nous relevons et nous vivons. Car nous sommes
chancelants, mais vous nous affermissez ; nous sommes tiedes, mais
vous nous enflammez.

3. Oh! que je dois avoir d'humbles et basses pensées de moi-
méme ! que je dois estimer peu ce qui parait de bien en moi !

Oh'! que je dois m'abaisser profondément, Seigneur, devant
vos jugements impénétrables ou je me perds comme dans un abime,
et vois que je ne suis rien que néant et un pur néant! O poids
immense ! 0 mer sans rivages, ou je ne retrouve rien de moi, ou je
disparais comme le rien au milieu du tout! Ou donc l'orgueil se
cachera-t'il ? ou la confiance en sa propre vertu? Toute vanité
s'éteint dans la profondeur de vos jugements sur moi.

4. Qu'est-ce que toute chair devant vous ? L'argile s'élévera-
t'elle contre celui qui l'a formée ?

Comment celui dont le coeur est vraiment soumis a Dieu
pourrait-il s'enfler d'une louange vaine ? Le monde entier ne saurait
inspirer d'orgueil a celui que la vérité a soumis a son empire, et
jamais il ne sera ému des applaudissements des hommes, celui dont
toute I'espérance est affermie en Dieu. Car ceux qui parlent ne sont
rien ; ils s'évanouiront avec le bruit de leurs paroles : mais la vérité
du Seigneur demeure éternellement.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 14

Une des plus dangereuses tentations et des plus déliées est celle
de l'orgueil dans le bien. Pour peu qu'elle se relache de sa vigilance,
I'ame que la grace avait élevée au-dessus de la nature et de sa
corruption glisse imperceptiblement et retombe en elle-méme.

On s'est garanti de certaines fautes, on a pratiqué certaines
vertus ; l'amour-propre s'arréte a cette pensée, et s'y repose avec
complaisance. On se regarde, on est content de soi, on se préfére
peut-étre a tel ou tel autre; et l'on en vient jusqu'a s'attribuer
secretement les dons de Dieu, un des crimes qui offensent le plus ce

111



Dieu jaloux et vengeur, qui ne donnera sa gloire a nul autre, et qui
résiste aux superbes.

Que fait-il cependant ? 11 se retire, il délaisse cet insensé qui
comptait sur ses forces, il I'abandonne a son orgueil. Alors arrivent
ces chutes terribles qui étonnent et consternent, ces chutes
inattendues, effrayants exemples des jugements divins. Malheur a qui
s'appuie sur sa propre justice ! La ruine l'attend.

Je ne sens, disait I'Apotre, rien en moi qui m'accuse ; mais je
ne suis pas pour cela purifié, car celui qui me juge, c'est le Seigneur.
Et le prophete-roi: Purifiez-moi de mes fautes cachées, oubliez
celles que j'ignore, et pardonnez-moi celles d'autrui; pricre
admirable, qui rappelle a I'homme cette funeste communication du
mal, en vertu de laquelle il est, hélas ! si peu de péchés purement
personnels.

Donc nul refuge, nulle assurance que dans I'humilité, dans
l'aveu sincere, dans la conviction et le sentiment toujours présents de
notre profonde misére, joints a la confiance en Dieu seul. Prosternés
a ses pieds, disons-lui avec le Psalmiste : Ma honte est sans cesse
devant moi, et la confusion a couvert mon visage : Seigneur, vous ne
méprisez point un cceeur contrit et humilié !

15. De ce que nous devons étre et faire quand il s'éleve
quelque désir en nous

1. Jésus-Christ : Mon fils, dites en toutes choses : Seigneur,
qu'il soit ainsi, si c'est votre volonté ; Seigneur, que cela se fasse en
votre nom, si vous devez en étre honoré.

Si vous voyez que cela me soit bon, si vous jugez que cela me
soit utile, alors donnez-le-moi, afin que j'en use pour votre gloire.
Mais si vous savez que cela me nuira ou ne servira point au salut de
mon ame, ¢éloignez de moi ce désir. Car tout désir n'est pas de
'Esprit-Saint, méme lorsqu'il parait bon et juste a I'homme. 11 est

112



difficile de discerner avec certitude si c'est I'esprit bon ou mauvais
qui vous porte a désirer ceci ou cela, ou méme votre esprit propre. Il
s'est trouvé a la fin que plusieurs étaient dans l'illusion, qui
semblaient d'abord €tre conduits par le bon esprit.

2. Ainsi, tout ce qui se présente de désirable a votre esprit, vous
devez le désirer toujours et le demander avec une grande humilité de
coeur, et surtout avec une pleine résignation, vous abandonnant a
moi sans réserve et disant :

Seigneur, vous savez ce qui est le mieux ; que ceci ou cela se
fasse comme vous le voulez. Donnez ce que vous voulez, autant que
vous le voulez et quand vous le voulez. Faites de moi ce qu'il vous
plaira, selon ce que vous savez étre bon, et pour votre plus grande
gloire. Placez-moi ou vous voudrez et disposez absolument de moi
en toutes choses. Je suis dans votre main, tournez-moi et retournez-
moi en tout sens a votre gré. Voila que je suis prét a vous servir en
tout. Car je ne désire point vivre pour moi, mais pour vous seul :
heureux si je le pouvais dignement et parfaitement.

3. Priére pour demander a Dieu la grace d'accomplir sa
volonté

Le fidele : Accordez-moi, 6 bon Jésus ! votre grace ; qu'elle
soit en moi, qu'elle agisse avec moi, et qu'elle demeure avec moi
jusqu'a la fin. Faites que je désire et veuille toujours ce qui vous est
le plus agréable et ce que vous aimez le plus. Que votre volonté soit
la mienne ; et que ma volonté suive toujours la votre et jamais ne s'en
¢carte en rien. Qu'uni a vous, je ne veuille ni ne puisse vouloir que
ce que vous voulez ; et qu'il en soit ainsi de ce que vous ne voulez
pas.

4. Donnez-moi de mourir a tout ce qui est du monde, et d'aimer
étre oublié et méprisé du siecle a cause de vous.

Faites que je me repose en vous par-dessus tout ce qu'on peut
désirer, et que mon coeur ne recherche sa paix qu'en vous. Vous étes
la véritable paix du coeur, son unique repos ; hors de vous, tout pese

113



et inquiete. Dans cette paix, c'est-a-dire en vous seul, éternel et
souverain bien, je dormirai et je me reposerai ! Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 15

Jamais satisfait pleinement de ce qu'il est, de ce qu'il posséde,
fatigué du vide de son cceur, toujours inquiet, toujours aspirant a je
ne sais quel bien qui le fuit toujours, 'homme n'a pas un moment de
vrai repos, et sa vie s'écoule dans les désirs. Ce n'est pas seulement
une grande misere, mais encore un grand danger : car la racine de
tous les maux est la convoitise, et plusieurs, en s'y livrant ont perdu
la foi, et se sont engagés dans une multitude de douleurs.

L'imagination, qui, en cet état, se porte avec force vers tout ce
qui l'attire, obscurcit la raison, ébranle et entraine la volont¢ méme.
Et ainsi 'on doit s'attacher soigneusement a la réprimer, lors méme
que les objets qui I'occupent paraitraient exempts de toute espece de
mal, et qu'on croirait ne chercher dans ses réves qu'un soulagement
permis et une distraction innocente. La piété¢ elle-méme s'égare
aisément, si elle n'est en garde contre les désirs en apparence les plus
saints. Nous ne savons ni ce qui nous est bon, ni ce qui nous est
nuisible. Tantét nous souhaiterons d'étre délivrés d'une croix
nécessaire peut-étre a notre salut; tantdt, dans un mouvement
indiscret de ferveur, nous en souhaiterons une autre sous laquelle nos
forces succomberaient, si elle nous était imposée.

Que faire-donc ? Demander a Dieu que sa volonté se fasse en
nous et hors de nous, y conformer la ndtre entierement, et renfermer
en elle tous nos désirs. Nous ne trouverons de paix et de sécurité que
dans ce parfait abandon entre les mains de notre Pére. Mon Pere, non
pas ce que je veux, mais ce que vous voulez.

114



16. Qu'on ne doit chercher quen Dieu la vraie
consolation

1. Le fidele : Tout ce que je puis désirer ou imaginer pour ma
consolation, je ne l'attends point ici, mais dans I'avenir.

Quand je posséderais seul tous les biens du monde, quand je
jouirais seul de tous ses délices, il est certain que tout cela ne durerait
pas longtemps. Ainsi, mon ame, tu ne peux trouver de soulagement
véritable et de joie sans mélange qu'en Dieu, qui console les pauvres
et reléve les humbles. Attends un peu, mon ame, attends sa divine
promesse, et tu posséderas dans le ciel tous les biens en abondance.
Si tu recherches trop avidement les biens présents, tu perdras les
biens éternels et célestes. Use des uns et désire les autres. Aucun
bien temporel ne saurait te rassasier parce que tu n'as point été créée
pour en jouir.

2. Quand tu posséderais tous les biens créés, ils ne pourraient te
rendre heureuse ni contente ; en Dieu, qui a tout créé, en lui seul est
ta félicité et tout ton bonheur.

Bonheur non pas tel que se le figurent et que 1'aiment les amis
insensés du monde, mais tel que l'attendent les vrais serviteurs de
Jésus-Christ, et tel que le goltent quelquefois par avance les ames
pieuses et les coeurs purs, dont l'entretien est dans le ciel. Toute
consolation humaine est vide et dure peu. La vraie, la douce
consolation est celle que la vérit¢ fait sentir intérieurement.
L'homme pieux porte avec lui partout Jésus, son consolateur, et lui
dit : Seigneur, soyez prés de moi en tout temps et en tout lieu. Que
ma consolation soit d'étre volontiers privé de toute consolation
humaine. Et si la vOotre me manque aussi, que votre volonté et cette
juste épreuve me soient une consolation au-dessus de toutes les
autres. Car vous ne serez pas toujours irrité, et vos menaces ne
seront point éternelles.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 16

115



Toute créature gémit, dit I'Apodtre ; et, de siecle en siccle, le
monde entier le redit aprés lui. Que cherchez-vous donc dans les
créatures ? Que leur demandez-vous, et que peuvent-elles vous
donner ? Toujours agitées, pleines de trouble, ainsi que vous, elles
souhaitent le repos, et ne le trouvent point. Comment la paix vous
viendrait-elle du sein méme de l'angoisse et des orages
perpétuellement soulevés par les passions ?

Cessez de vous abuser ; cessez de dire aux tempétes : Calmez-
moi. Le calme est en Dieu, et n'est que la. En lui seul est le repos, la
paix, la joie, la consolation. Tournez-vous donc vers le Seigneur
votre Dieu, et renoncez a tout le reste : alors, seulement alors, vous
commencerez a jouir de la vraie félicité.

"Rien, non, rien n'est comparable au bonheur de celui qui,
méprisant les sens, détaché de la chair et du monde, ne tient plus aux
choses humaines que par les seuls liens de la nécessité, converse
uniquement avec Dieu et avec lui-méme, et, s'élancant au-dessus des
objets sensibles, ne vit que des divines clartés qu'il conserve en soi
toujours pures, toujours brillantes, sans aucun mélange des ombres
de la terre, et des vains fantomes errant ici-bas autour de nous ; qui,
réfléchissant comme un miroir céleste Dieu et ses éblouissantes
perfections, sans cesse ajoute a la lumiére une lumiére plus vive,
jusqu'au moment ou, la vérité dissipant tous les nuages, il arrive a la
source méme de toute lumicre, a 1'éternelle fontaine de splendeur, fin
bienheureuse de son étre et de son immortel ravissement."

17. Qu'il faut remettre a Dieu le soin de ce qui nous
regarde

1. Jésus-Christ : Mon fils, laissez-moi agir avec vous comme il
me plait ; car je sais ce qui vous est bon.

Vos pensées sont celles de 'homme et vos sentiments sont, en
beaucoup de choses, conformes aux penchants de son coeur.

116



2. Le fideéle: Il est vrai, Seigneur; vous prenez de moi
beaucoup plus de soin que je n'en puis prendre moi-méme.

Il est menacé d'une prompte chute, celui qui ne s'appuie pas
uniquement sur vous. Pourvu, Seigneur, que ma volont¢ demeure
droite et qu'elle soit affermie en vous, faites de moi tout ce qu'il vous
plaira, car tout ce que vous ferez de moi ne peut €tre que bon. Si
vous voulez que je sois dans les ténébres, soyez béni; et si vous
voulez que je sois dans la lumicre, soyez encore béni. Si vous
daignez me consoler, soyez béni ; et si vous voulez que j'éprouve des
tribulations, soyez également toujours béni.

3. Jésus-Christ : Mon fils, c'est ainsi que vous devez étre, si
vous ne voulez pas vous séparer de moi.

Il faut que vous soyez préparé a la souffrance autant qu'a la
joie, au dénuement et a la pauvreté autant qu'aux richesses et a
l'abondance.

4. Le fidele : Seigneur, je souffrirai volontiers pour vous tout
ce que vous voudrez qui vienne sur moi.

Je veux recevoir indifféremment de votre main, le bien et le
mal, les douceurs et les amertumes, la joie et la tristesse, et vous
rendre grace de tout ce qui m'arrivera. Préservez-moi a jamais de
tout péché et je ne craindrai ni la mort, ni I'enfer. Pourvu que vous
ne me rejetiez pas, et que vous ne m'effaciez pas du livre de vie,
aucune tribulation ne peut me nuire.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 17

On ne saurait trop le répéter, la vie chrétienne consiste
uniquement a vouloir ce que Dieu veut, et a ne vouloir que ce qu'il
veut. Presque toujours nos désirs nous trompent, par une suite de
notre ignorance et de notre corruption. Mais Dieu sait tout ce qui
nous est caché : il connait les secrétes dispositions de notre cceur, la
mesure de notre faiblesse, les épreuves auxquelles il est bon que nous
soyons soumis, les secours nécessaires pour les supporter ; car il ne

117



permettra pas que nous soyons tentés au-dela de nos forces: sa
sagesse est infinie, et il nous a aimés jusqu'a donner pour nous son
Fils unique.

Quelle confiance, quelle paix ne devons-nous pas trouver dans
cette pensée ! Quoi de plus doux que de s'abandonner sans réserve a
Celui qui a tout fait pour sa pauvre créature, que de se perdre en lui
par 'union intime de notre volonté a la sienne, ne nous réservant rien
que l'action de grace et l'amour, de sorte que notre ame, notre étre
entier s'exhale en quelque sorte dans cette parole qui comprend tout :
Mon Seigneur et mon Dieu.

18. Qu'il faut souffrir avec constance les miseres de
cette vie a l'exemple de Jésus-Christ

1. Jésus-Christ : Mon fils, je suis descendu du ciel pour votre
salut ; je me suis chargé de vos miseres, afin de vous former par mon
exemple a la patience, et de vous apprendre a supporter les maux de
cette vie sans murmurer.

Car depuis l'heure de ma naissance jusqu'a ma mort sur la
croix, je n'ai jamais été sans douleur. J'ai vécu dans une extréme
indigence des choses de ce monde ; j'ai entendu souvent bien des
plaintes de moi; j'ai souffert avec douceur les affronts et les
outrages ; je n'ai recueilli sur la terre, pour mes bienfaits, que de
l'ingratitude ; pour mes miracles, que des blasphémes ; pour ma
doctrine, que des censures.

2. Le fidele : Puisque vous avez montré, Seigneur, tant de
patience durant votre vie, accomplissant par 1a, d'une maniére
parfaite, ce que votre Pére demandait de vous, il est bien juste que
moi, pauvre pécheur, je souffre patiemment ma misere selon votre
volonté, et que je porte pour mon salut, aussi longtemps que vous le
voudrez, le poids de cette vie corruptible.

118



Car, bien que la vie présente soit pleine de douleurs, elle
devient cependant, par votre grace, une source abondante de mérites,
et votre exemple suivi par vos saints la rend plus supportable et
précieuse, méme aux faibles. Elle est aussi beaucoup plus remplie de
consolations que dans I'ancienne loi, quand les portes du ciel étaient
encore fermées, que la voie du ciel semblait plus obscure, et que si
peu s'occupaient de chercher le royaume de Dieu. Les justes mémes,
a qui le salut était réservé, ne pouvaient entrer dans le royaume
céleste qu'apres la consommation de vos souffrances et le tribut sacré
de votre mort.

3. Oh'! quelles graces ne dois-je pas vous rendre, de ce que
vous avez daigné me montrer, et a tous les fidéles, la voie droite et
stire qui conduit a votre royaume éternel !

Car votre vie est notre voie et par une sainte patience, nous
marchons vers vous, qui étes notre couronne. Si VOus ne nous aviez
précédés et instruits, qui songerait a vous suivre ? Hélas ! combien
resteraient en arriére, et bien loin, s'ils n'avaient sous les yeux vos
exemples sacrés ! Apres tant de miracles et d'instructions, nous
sommes encore tiédes ; que serait-ce si tant de lumiéres ne nous
guidait sur vos traces !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 18

La vie de I'homme sur la terre est pleine de douleur, de miseres,
de souffrances : Qui ne le sait ? Nous sommes visiblement punis, et
comme la justice qui nous chatie est toute-puissante, nul moyen
d'échapper au chatiment. Or, en cet état, la sagesse humaine n'a vu
que le choix entre deux partis, ou de se raidir contre la nature et
dénier le supplice, ou d'y chercher une distraction dans la volupté.
Elle a demandé le bonheur a 'orgueil et aux sens, et, trompée dans
ses espérances, elle s'est voilée la téte en disant : Il n'y a point de
remede.

Le monde en était 1a, quand tout & coup une voix s'éleve :
Heureux ceux qui pleurent ! Les peuples écoutent et s'étonnent :

119



quelque chose de nouveau se remue en eux : ils comprennent, ils
goltent la joie des larmes, et du haut de la Croix ou /'homme de
douleurs est attaché, un fleuve inépuisable de consolations inconnues
coule sur le genre humain. La vie a perdu sa tristesse, depuis que,
baigné d'une sueur de sang, et dans les transes de 1'agonie, Jésus s'est
écrié : Mon ame est triste jusqu'a la mort.

Elle n'a plus assez de souffrances pour le repentir qui les
cherche, pour I'amour qui les désire et qui s'y complait. Qu'est-ce
donc que cette merveille ? O Fils du Dieu vivant, c'est que votre
lumiere a éclairé le monde, et que votre grace 1'a touché : c'est que
I'homme, sorti de sa voie, 1'a retrouvée en vous, qui étes la voie la
verite et la vie : c'est qu'il a congu qu'apres le péché, le seul bien qui
reste est 1'expiation, et il a dit en regardant la Croix : Ou souffrir ou
mourir.

Victime sainte, Agneau de Dieu, qui otez le péché du monde,
donnez-moi de souffrir avec vous et de mourir en unissant mes
derniéres souffrances a celles qui nous ont rouvert le ciel que le
péché nous avait fermé !

19. De la souffrance des injures, et de la véritable
patience

1. Jésus-Christ : Pourquoi ces paroles, mon fils ? Cessez de
vous plaindre, en considérant mes souffrances et celles des saints.

Vous n'avez pas encore résisté jusqu'au sang. Ce que vous
souffrez est peu en comparaison de ce qu'on souffert tant d'autres, qui
ont été éprouvés et exercés par de si fortes tentations, par des
tribulations si pesantes. Rappelez donc a votre esprit les peines
extrémes des autres, afin d'en supporter paisiblement de plus légeres.
Que si elles ne vous paraissent pas légeres, prenez garde que cela ne
vienne de votre impatience. Cependant, grandes ou petites, efforcez-
vous de les souffrir patiemment.

120



2. Plus vous vous disposez a souffrir, plus vous montrez de
sagesse et acquérez de mérites. La ferme résolution et 1'habitude de
souffrir vous rendront méme la souffrance moins dure.

Ne dites pas: Je ne puis supporter cela d'un tel homme ; ce
sont des offenses qu'on n'endure point. Il m'a fait un trés grand tort,
et il me reproche des choses auxquelles je n'ai jamais pensé ; mais
d'un autre je le souffrirais avec moins de peine, et comme je croirais
devoir le souffrir. Ce discours est insensé€ ; car au lieu de considérer
la vertu de patience et ce qui doit la couronner, c'est regarder
seulement a l'injure et a la personne de qui on I'a regue.

3. Celui-la n'a pas la vraie patience qui ne veut souffrir
qu'autant qu'il lui plait et de qui il lui plait.

L'homme vraiment patient n'examine point qui 1'éprouve, si
c'est son supérieur, son €gal ou son inférieur, un homme de bien ou
un méchant. Mais, indifférent sur les créatures, il recoit de la main
de Dieu, avec reconnaissance et aussi souvent qu'il le veut, tout ce
qui lui arrive de contraire, et I'estime un grand gain. Car Dieu ne
laissera sans récompense aucune peine, méme la plus légere, qu'on
aura soufferte pour lui.

4. Soyez donc prét au combat si vous voulez remporter la
victoire.

On ne peut obtenir sans combat la couronne de la patience ; et
refuser de combattre, c'est refusé d'étre couronné. Si vous désirez la
couronne, combattez courageusement, souffrez avec patience. On ne
parvient pas au repos sans travail, ni sans combat a la victoire.

5. Le fidele : Seigneur, que ce qui parait impossible a la nature
me devienne possible par votre grace.

J'ai, vous le savez, peu de force pour souffrir ; la moindre
adversit¢ m'abat aussitot. Faites que j'aime, que je désire d'étre
exercé, affligé pour votre nom, car subir I'injure et souffrir pour vous
est trés salutaire & mon ame.

121



Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 19

Si nous avons souvent a souffrir du prochain, il n'a pas moins a
souffrir de nous, et c'est pourquoi I'Apdtre dit : Portez le fardeau les
uns des autres, et ainsi vous accomplirez la loi de Jésus-Christ.

Mais je vous entends : il y a des choses qu'il est dur, dites-vous,
et difficile de supporter. Eh bien, votre mérite en sera plus grand. La
grace ne nous est donnée que pour cela, pour que vous fassiez avec
elle ce qui serait impossible a la nature seule. D'ailleurs, que vous
arrive-t-il que Dieu n'ait prévu, que Dieu n'ait voulu ? La patience
n'est donc qu'une soumission douce et calme a ce qu'il ordonne, et
sans elle nous vivons dans un trouble perpétuel ; car qui a résisté a
Dieu, et a eu la paix ? Et combien ne faut-il pas qu'il soit lui-méme
patient avec vous ! Descendez dans votre conscience, et répondez.
N'a-t-il rien a supporter de vous, rien a vous pardonner ?

Oui, le Seigneur est patient et rempli de miséricorde. Soyons
donc aussi patients envers tous. L'homme patient vaut mieux que
I'homme fort: et celui qui domine son dme, mieux que celui qui
réduit les villes. Je me suis tu, disait David en prophétisant les
souffrances du Christ, je me suis tu, et je n'ai point ouvert la bouche ;
et un autre prophete : il s'est tu, comme l'agneau devant celui qui le
tond.

Qui oserait apres cela murmurer, s'irriter, rendre offense pour
offense ? O Jésus ! soyez notre modele. Vous nous avez appris a dire
a Dieu : Remettez-nous nos dettes, comme nous les remettons a ceux
qui nous doivent. Voila ce que nous demandons chaque jour, ce que
chaque jour nous promettons, et malheur a celui dont la priére sera
trouvée menteuse !

122



20. De l'aveu de son infirmité, et des miséres de cette
vie

1. Le fidele : Je confesserai contre moi mon injustice, je vous
confesserai, Seigneur, mon infirmité.

Souvent un rien m'abat et me jette dans la tristesse. Je me
propose d'agir avec force ; mais a la moindre tentation qui survient,
je tombe dans une grande angoisse. Souvent c'est la plus petite chose
et la plus méprisable qui me cause une violente tentation. Et quand
je ne sens rien en moi-méme et que je me crois un peu en shreté, je
me trouve quelquefois abattu par un léger souffle.

2. Voyez donc, Seigneur, mon impuissance et ma fragilité, que
tout manifeste a vos yeux. Ayez piti€¢ de moi, et retirez-moi de la
boue, de crainte que je n'y demeure a jamais enfonce.

Ce qui souvent fait ma peine et ma confusion devant vous, c'est
de tomber si aisément et d'étre si faible contre mes passions. Bien
qu'elles ne parviennent pas & m'arracher un plein consentement, leurs
sollicitations me fatiguent et me pésent, et ce m'est un grand ennui de
vivre toujours ainsi en guerre. Je connais surtout en ceci mon
infirmité, que les plus horribles imaginations s'emparent de mon
esprit bien plus facilement qu'elles n'en sortent.

3. Puissant Dieu d'Israél, défenseur des ames fideles, daignez
jeter un regard sur votre serviteur affligé et dans le travail, et soyez
pres de lui pour l'aider en tout ce qu'il entreprendra.

Remplissez-moi d'une force toute céleste de peur que le vieil
homme, cette chair de péché qui n'est pas encore entierement
soumise a l'esprit, ne prévale et ne domine, elle contre qui nous
devons combattre jusqu'au dernier soupir, dans cette vie chargée de
tant de miseéres. Hélas ! qu'est-ce que cette vie, assiégée de toutes
parts de tribulations et de peines, environnée de picges et d'ennemis !
Est-on délivré d'une affliction ou d'une tentation, une autre lui

123



succede ; et l'on combat méme encore la premiere, que d'autres
surviennent inopinément.

4. Comment peut-on aimer une vie remplie de tant d'amertume,
sujette a tant de maux et de calamités ?

Comment peut-on méme appeler vie ce qui engendre tant de
douleurs et tant de morts ? Et cependant on l'aime, et plusieurs y
cherchent leur félicité. On reproche souvent au monde d'étre
trompeur et vain ; et toutefois on le quitte difficilement parce qu'on
est encore dominé par les convoitises de la chair. Certaines choses
nous inclinent a aimer le monde, d'autres a le mépriser. Le désir de
la chair, le désir des yeux et l'orgueil de la vie inspirent I'amour du
monde ; mais les peines et les miseres qui les suivent justement
produisent la haine et le dégott du monde.

5. Mais hélas ! le plaisir mauvais triomphe de 1'ame livrée au
monde : elle se repose avec délices dans l'esclavage des sens parce
qu'elle ne connait pas et n'a point gotit¢ les suavités célestes ni le
charme intérieur de la vertu.

Mais ceux qui, méprisant le monde parfaitement, s'efforcent de
vivre pour Dieu sous une sainte discipline, n'ignorent point les
divines douceurs promises au vrai renoncement, et voient avec clarté
combien le monde, abusé par des illusions diverses, s'égare
dangereusement.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 20

Que sont les épreuves qui nous parviennent du dehors,
comparées a celles que nous trouvons au dedans de nous-mémes ?
On résiste aux premicres avec toutes ses forces : elles sont divisées
dans les secondes, et les puissances de 1'dme se combattent
mutuellement ; combat terrible, que saint Paul a peint en quelques
traits : Je ne fais pas le bien que je veux, et le mal que je ne veux pas,
je le fais. Je me réjouis dans la loi de Dieu selon 'homme intérieur, et
je vois dans mes membres une autre loi, qui répugne a la loi de mon
esprit et me captive sous la loi du péché, qui est dans mes membres.

124



Voila ce qui désole les ames fideles, humiliées de cette guerre
honteuse, et sans cesse tremblant de succomber ; voila ce qui faisait
dire a I'Apotre : Qui me délivrera de ce corps de mort ? Et aussitot il
ajoute : La grace de Dieu par Jésus-Christ Notre Seigneur. Jetons-
nous donc entre ses bras divins, qu'avec un amour inexprimable il
¢tend pour nous recevoir. Approchons-nous de son Ceeur sacré, d'ou
émane perpétuellement une vertu redoutable aux puissances du mal ;
ne comptons que sur lui, n'espérons qu'en lui.

Ecrions-nous du fond de nos entrailles: Délivrez-moi,
Seigneur : placez-moi preés de vous, et qu'ensuite la main de qui que
ce soit se leve contre moi. Le Seigneur est mon appui, mon refuge,
mon libérateur : il est mon Dieu et mon aide, et j'espérerai en lui ; il
est mon protecteur, il est la force qui fait mon salut. Je l'invoquerai
dans mes louanges, et je serai délivré de mes ennemis.

21. Qu'il faut établir son repos en Dieu, plutét que dans
tous les autres biens

1. Le fidéle : En tout et par-dessus tout, repose-toi en Dieu, 0
mon ame, parce qu'il est le repos éternel des saints.

Aimable et doux Jésus, donnez-moi de me reposer en vous plus
qu'en toutes les créatures ; plus que dans la santé, la beauté, les
honneurs et la gloire ; plus que dans toute puissance et dans toute
dignité ; plus que dans la science, I'esprit, les richesses, les arts ; plus
que dans les plaisirs et la joie, la renommée et la louange, les
consolations et les douceurs, I'espérance et les promesses ; plus qu'en
tout mérite et en tout désir ; plus méme que dans vos dons et toutes
les récompenses que vous pouvez nous prodiguer ; plus que dans
l'allégresse et dans les transports que I'ame peut concevoir et sentir ;
plus enfin que dans les anges et dans les archanges, et dans toute
I'armée des cieux ; plus qu'en toutes les choses visibles et invisibles,
plus qu'en tout ce qui n'est pas vous, 6 mon Dieu !

125



2. Car vous seul étes infiniment bon, seul trés haut, trés
puissant ; vous suffisez seul, parce que seul vous possédez et vous
donnez tout, vous seul nous consolez par vos douceurs
inexprimables ; seul vous €tes toute beauté, tout amour ; votre gloire
s'éléve au-dessus de toute gloire, votre grandeur au-dessus de toute
grandeur ; la perfection de tous les biens ensemble est en vous,
Seigneur mon Dieu, y a toujours €té, y sera toujours.

Ainsi, tout ce que vous me donnez hors de vous, tout ce que
vous me découvrez de vous-méme, tout ce que vous m'en promettez
est trop peu et ne me suffit pas, si je ne vous vois, si je ne vous
possede pleinement. Car mon coeur ne peut avoir de vrai repos ni
étre entierement rassasié¢ jusqu'a ce que, s'é¢levant au-dessus de tous
vos dons et de toute créature, il se repose uniquement en vous.

3. Tendre époux de mon ame, pur objet de son amour, 6 mon
Jésus, Roi de toutes les créatures ! qui me délivrera de mes liens, qui
me donnera des ailes pour voler vers vous et me reposer en vous ?

Oh ! quand serai-je assez dégagé de la terre pour voir, Seigneur
mon Dieu, et pour gotiter combien vous étes doux ? Quand serai-je
tellement absorbé en vous, tellement pénétré de votre amour, que je
ne me sente plus moi-méme et que je ne vive plus que de vous, dans
cette union ineffable et au-dessus des sens, que tous ne connaissent
pas ? Maintenant, je ne sais que gémir et je porte avec douleur ma
misére. Car en cette vallée de larmes, il se rencontre bien des maux,
qui me troublent, m'affligent et couvrent mon adme comme d'un
nuage. Souvent ils me fatiguent et me retardent ; ils s'emparent de
moi ; ils m'arrétent et, m'Gtant prés de vous un libre acces, ils me
privent de ces délicieux embrassements dont jouissent toujours et
sans obstacle les célestes esprits. Soyez touché de mes soupirs et de
ma désolation sur la terre !

4. O Jésus, splendeur de l'éternelle gloire, consolateur de 1'ame
exilée ! ma bouche est muette devant vous et mon silence vous parle.

126



Jusqu'a quand mon Seigneur tardera-t'il de venir ? Qu'il vienne
a ce pauvre qui est a lui et qu'il lui rende la joie. Qu'il étende la main
pour relever un malheureux plongé dans l'angoisse. Venez, venez,
car sans vous, tous les jours, toutes les heures s'écoulent dans la
tristesse, parce que vous étes seul ma joie, et que vous pouvez seul
remplir le vide de mon coeur. Je suis oppress€ de misere, et comme
un prisonnier chargé de fers, jusqu'a ce que, me ranimant par la
lumiére de votre présence, vous me rendiez la liberté et jetiez sur moi
un regard d'amour.

5. Que d'autres cherchent, au lieu de vous, tout ce qu'ils
voudront ; pour moi, rien ne me plait ni ne me plaira jamais que
vous, 0 mon Dieu ! mon espérance, mon salut éternel !

Je ne me tairai point, je ne cesserai point de prier jusqu'a ce que
votre grace revienne et que vous me parliez intérieurement.

6. Jésus-Christ : Me voici, je viens a vous parce que vous
m'avez invoqué. Vos larmes et le désir de votre ame, le brisement de
votre coeur humilié¢ m'ont fléchi et ramené a vous.

7. Le fidele : Et j'ai dit: Seigneur, je vous ai appelé et j'ai
désiré jouir de vous, prét a rejeter pour vous tout le reste.

Et c'est vous qui m'avez incité¢ le premier a vous chercher.
Soyez donc béni, Seigneur, d'avoir usé de cette bonté envers votre
serviteur selon votre infinie miséricorde. Que peut-il vous dire
encore et que lui reste-t'il, qu'a s'humilier profondément en votre
présence, plein du souvenir de son néant et de son iniquité¢ ? Car il
n'est rien de semblable a vous dans tout ce que le ciel et la terre
renferment de plus merveilleux. Vos oeuvres sont parfaites, vos
jugements veritables, et l'univers est régi par votre providence.
Louange donc et gloire a vous, 0 sagesse du Pere ! Que mon ame,
que ma bouche, que toutes les créatures ensemble vous louent et
vous bénissent a jamais.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 21

127



A mesure que 1'ame fidele se dégage de la terre et d'elle-méme,
toutes ses pensées, tous ses désirs s'élévent et viennent se confondre
en Celui qu'elle aime uniquement. Alors elle gémit des liens qui
l'appesantissent et la retiennent encore ici-bas.

Pressée d'un amour qui croit sans cesse, elle voudrait briser son
enveloppe mortelle, et s'é¢lancer dans le sein de I'étre infini auquel
elle aspire, et s'y plonger, et s'y perdre éternellement. Qui me
donnera des ailes comme a la colombe, et je volerai et je me
reposerai ? Nul repos, en effet, pour elle, jusqu'a ce qu'elle soit
pleinement unie a 1'objet de ses ardeurs, jusqu'a ce qu'elle puisse dire
dans les transports, dans l'ivresse divine de sa joie, dans la
jouissance, dans la possession a jamais immuable du céleste €époux :
Mon bien-aimé est a moi, et je suis a lui !

Oh ! Quand luira cet heureux jour, jour de la délivrance et de
l'allégresse sans fin ? Quand cessera le temps de 1'exil, le temps de
l'espérance et des larmes ? Quand verrons-nous décliner les ombres
qui dérobent a nos regards le bien-aimé ? Comme le cerf altéré
desire l'eau des fontaines, ainsi mon ame vous désire, 6 mon Dieu !
Mon dme a eu soif du Dieu fort, du Dieu vivant : Oh! Quand
viendrai-je en présence de mon Dieu ?

22. Du souvenir des bienfaits de Dieu

1. Le fidele : Seigneur ! ouvrez mon coeur a votre loi, et
enseignez-moi a marcher dans la voie de vos commandements.

Faites que je connaisse votre volonté et que je rappelle dans
mon souvenir, avec un grand respect et une sérieuse attention, tous
vos bienfaits, afin de vous en rendre de dignes actions de graces. Je
sais cependant et je confesse que je ne puis reconnaitre dignement la
moindre de vos faveurs. Je suis au-dessous de tous les biens que
vous m'avez accordés ; et quand je considére votre €élévation infinie,
mon esprit s'abime dans votre grandeur.

128



2. Tout ce que nous avons en nous, dans notre corps, dans notre
ame, tout ce que nous possédons et au-dedans et au-dehors, dans
l'ordre de la grace ou de la nature, c'est vous qui nous l'avez donné ;
et vos bienfaits nous rappellent sans cesse votre bonté, votre
tendresse, I'immense libéralité dont vous usez envers nous, vous de
qui viennent tous les biens.

Car tout vient de vous, quoique l'un recoive plus, l'autre
moins ; et sans vous nous serions a jamais privés de tout bien. Celui
qui a recu davantage ne peut se glorifier de son mérite, ni s'élever au-
dessus des autres, ni insulter celui qui a moins regu ; car celui-la est
le meilleur et le plus grand, qui s'attribue le moins, et qui rend graces
avec plus de ferveur et d'humilité. Et celui qui se croit le plus vil et
le plus indigne de tous est le plus propre a recevoir de grands dons.

3. Celui qui a moins regu ne doit ni s'affliger, ni se plaindre, ni
concevoir de l'envie contre ceux qui ont re¢u davantage, mais plutot
ne regarder que vous et louer de toute son ame votre bonté, toujours
préte a répandre ses dons si abondamment, si gratuitement, sans
acception de personnes.

Tout vient de vous et ainsi vous devez étre loué de tout. Vous
savez ce qu'il convient de donner a chacun, pourquoi celui-ci regoit
plus, cet autre moins; ce n'est pas a nous qu'appartient ce
discernement, mais a vous qui pesez tous les mérites.

4. C'est pourquoi, Seigneur mon Dieu, je regarde comme une
grace singuliere que vous m'ayez accordé peu de ces dons qui
paraissent au-dehors et qui attirent les louanges et I'admiration des
hommes. Et certes, en considérant son indigence et son abjection,
loin d'en étre abattu, loin d'en concevoir aucune peine, aucune
tristesse, on doit plutdt sentir une douce consolation, une grande
joie ; car vous avez choisi, mon Dieu, pour vos amis et vos serviteurs
les pauvres, les humbles, ceux que le monde méprise.

Tels étaient vos apdtres mémes, que vous avez établis princes
sur toute la terre. Ils ont passé dans ce monde sans se plaindre, purs

129



de tout artifice et de la pensée méme du mal, si simples et si humbles
qu'ils se réjouissaient de souffrir les outrages pour votre nom, et
qu'ils embrassaient avec amour tout ce que le monde abhorre.

5. Rien ne doit causer tant de joie a celui qui vous aime et qui
connait le prix de vos bienfaits, que l'accomplissement de votre
volonté et de vos desseins éternels sur lui.

Il doit y trouver un contentement, une consolation telle, qu'il
consente aussi volontiers a étre le plus petit, que d'autres désirent
avec ardeur d'étre les plus grands ; qu'il soit aussi tranquille, aussi
satisfait dans la derniere place que dans la premiere ; et que, toujours
prét a souffrir le mépris, les rebuts, il s'estime aussi heureux d'étre
sans nom, sans réputation, que les autres de jouir des honneurs et des
grandeurs du monde. Car votre volonté et le z¢le de votre gloire
doivent étre pour lui au-dessus de tout, et lui plaire et le consoler plus
que tous les dons que vous lui avez faits, et que vous pouvez lui faire
encore.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 22

Profitons de la grace qui nous est donnée, sans rechercher si les
autres en ont recu une mesure plus grande. Dieu se communique
comme il lui plait, il est le maitre de ses dons ; et que sommes-nous
pour lui en demander compte ? Bénissons-le de ceux qu'il nous
accorde dans sa bonté toute gratuite, et bénissons-le encore de ceux
qu'il nous refuse, nous reconnaissant indignes du moindre de ses
bienfaits. Si vous €tes humble, vous n'aspirerez point a des faveurs
extraordinaires, et si vous manquez d'humilité, ces faveurs loin de
vous étre utiles, ne serviraient peut-étre qu'a vous perdre en
nourrissant en vous la vaine complaisance et I'orgueil.

Une vive gratitude envers le Seigneur, une soumission parfaite
a ses volontés, la fidélité¢ dans la voie ou il vous conduit, voila ce que
vous devez désirer. Avec cela vous reposerez en paix, parce que vous
reposerez en Dieu, et qu'en lui vous trouverez le secours contre les
tentations, la paix dans les souffrances, la consolation dans les

130



miseres et les peines de la vie, et enfin 1'amour qui rend tout léger.
Oh ! Que nous penserions peu a souhaiter un état plus €élevé ou plus
doux, si nous aimions véritablement ! Mais nous ne savons point
aimer. Gémissons au moins de notre tiédeur et supplions le divin
Maitre d'échauffer, d'embraser notre cceur languissant, afin que nous
puissions dire avec I'Apotre :

Qui me séparera de l'amour du Christ ? La tribulation ?
L'angoisse ? La faim ? La nudité ? Le péril ? La persécution ? Le
glaive ? Mais nous triomphons de toutes ces choses a cause de Celui
qui nous a aimés. Car je suis certain que ni la mort, ni la vie, ni les
anges, ni les principautés, ni les vertus, ni le présent, ni l'avenir, ni
la force, ni la hauteur, ni la profondeur, ni aucune créature ne
pourra me séparer de la charité de Dieu, laquelle est dans le Christ
Jésus Notre Seigneur.

23. De quatre choses importantes pour conserver la paix

1. Jésus-Christ : Mon fils, je vous enseignerai maintenant la
voie de la paix et de la vraie liberté.

2. Le fidele : Faites, Seigneur, ce que vous dites ; car il m'est
doux de vous entendre.

3. Jésus-Christ : Appliquez-vous, mon fils, a faire plutot la
volonté d'autrui que la votre.

Choisissez toujours d'avoir moins que plus. Cherchez toujours
la dernicre place, et a étre au-dessous de tous. Désirez toujours et
priez que la volonté de Dieu s'accomplisse parfaitement en vous.
Celui qui agit ainsi est dans la voie de la paix et du repos.

4. Le fidele : Seigneur, ces courts préceptes renferment une
grande perfection.

Ils contiennent peu de paroles ; mais elles sont pleines de sens,
et abondantes en fruits. Si j'étais fidele a les observer, je ne
tomberais pas si aisément dans le trouble. Car toutes les fois qu'il

131



m'arrive de perdre le calme et la paix, je reconnais que je me suis
¢carté¢ de ces maximes. Mais vous qui pouvez tout, et qui désirez
toujours le progres des ames, augmentez en moi votre grace, afin
qu'en obéissant a ce que vous commandez, je puisse accomplir mon
salut.

5. Priére pour obtenir d'étre délivré des mauvaises pensées.

Seigneur mon Dieu, ne vous éloignez pas de moi. Mon Dieu,
hdtez-vous de me secourir, car une foule de pensées diverses m'ont
assailli et de grandes terreurs agitent mon ame. Comment
traverserai-je tant d'ennemis sans recevoir de blessures ? Comment
les renverserai-je ?

6. Je marcherai devant vous, dit le Seigneur, et j'abattrai les
puissants de la terre. J'ouvrirai les portes de la prison, et je vous
montrerai les issues les plus secretes.

7. Faites, Seigneur, selon votre parole; et que toutes les
pensées mauvaises fuient devant vous.

Mon unique espérance, ma seule consolation dans les maux qui
me pressent est de me réfugier vers vous, de me confier en vous, de
vous invoquer du fond de mon coeur et d'attendre avec patience votre
secours.

8. Priere pour demander a Dieu la lumiére.

Eclairez-moi intérieurement, 6 bon Jésus ! Faites luire votre
lumiére dans mon coeur et dissipez toutes ses téne¢bres. Arrétez mon
esprit qui s'égare et brisez la violence des tentations qui me pressent.
Déployez pour moi votre bras et domptez ces bétes furieuses, ces
convoitises dévorantes, afin que je trouve la paix dans votre force et
que sans cesse vos louanges retentissent dans votre sanctuaire, dans
une conscience pure. Commandez aux vents et aux tempétes ; dites
a la mer : Apaise-toi ; a l'aquilon : Ne souffle point, et il se fera un
grand calme.

132



9. Envoyez votre lumiere et votre vérité pour qu'elles luisent sur
la terre ; car je ne suis qu'une terre stérile et ténébreuse jusqu'a ce que
vous m'éclairiez.

Répandez votre grace d'en haut, versez sur mon coeur la rosée
céleste, épanchez sur cette terre aride les eaux fécondes de la piété,
afin qu'elle produise des fruits bons et salutaires. Relevez mon ame
abattue sous le poids de ses péchés, transportez tous mes désirs au
ciel, afin qu'ayant trempé mes levres a la source des biens éternels, je
ne puisse plus sans dégoiit penser aux choses de la terre.

10. Enlevez-moi, détachez-moi de toutes les fugitives
consolations des créatures, car nul objet créé ne peut satisfaire ni
rassasier pleinement mon coeur.

Unissez-moi a vous par l'indissoluble lien de I'amour, car vous
suffisez seul a celui qui vous aime, et tout le reste sans vous n'est
rien.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 23

Des prophétes se sont levés en Israél, qui prophétisent a
Jeérusalem des visions de paix; et il n'y a point de paix, dit le
Seigneur Dieu. Et le monde aussi prophétise des visions de paix a ses
sectateurs ; mais cette paix qu'il met dans les plaisirs, dans le
contentement de 1'orgueil et de toutes les passions, ne se montre de
loin que pour tromper ceux qui la poursuivent, et quand ils se croient
pres de la saisir, tout a coup elle s'évanouit comme le songe d'un
homme qui s'éveille.

La paix véritable n'est, au contraire, que le calme d'une
conscience pure : elle consiste a retrancher les désirs, et non pas a les
satisfaire. Est-il un lieu caché, un emploi obscur, une place, un rang
méprisables aux yeux du monde, elle est 1a surtout. Plus le coeur
s'humilie, plus elle est douce et profonde. Qu'est-ce, en effet, qui
pourrait troubler celui qui ne souhaite rien et ne s'attribue rien ? Il n'a
guére a craindre qu'on lui envie I'abaissement ou il se complait. Mais
que de grandeur dans cet abaissement cherché, voulu de toute 1'ame !

133



Les anges le contemplent avec respect, et Dieu le bénit du sein de sa
gloire.

Seigneur, venez a mon aide ; terrassez en moi l'orgueil, et
j'aurai la paix ; faites que, pénétré des sentiments qui animaient le
roi-prophete, il me soit donné de dire comme lui : J'ai choisi d'étre
abject dans la maison de mon Dieu, plutot que d'habiter sous les
tentes des pécheurs : Elegi abjectus esse.

24. Quil ne faut pas s'enquérir curieusement de la
conduite des autres

1. Jésus-Christ : Mon fils, réprimez en vous la curiosité et ne
vous troublez point de vaines sollicitudes.

Que vous importe ceci ou cela ? Suivez-moi. Que vous fait ce
qu'est celui-ci, comment parle ou agit celui-la ? Vous n'avez point a
répondre des autres ; mais vous répondrez pour vous-méme ; de quoi
vous inquiétez-vous ? Voila que je connais tous les hommes : je vois
tout ce qui se passe sous le soleil ; je sais ce qu'il en est de chacun, ce
qu'il pense, ce qu'il veut, et ou tendent ses vues. C'est donc a moi
qu'on doit tout abandonner. Pour vous, demeurez en paix et laissez
ceux qui s'agitent, s'agiter tant qu'ils voudront. Tout ce qu'ils feront,
tout ce qu'ils diront viendra sur eux, car ils ne peuvent me tromper.

2. Ne poursuivez pas cette ombre qu'on appelle un grand nom ;
ne désirez ni de nombreuses liaisons, ni 1'amiti¢ particuliére d'aucun
homme.

Car tout cela dissipe l'esprit et obscurcit étrangement le coeur.
Je me plairais a vous faire entendre ma parole et a vous révéler mes
secrets si vous étiez, quand je viens a vous, toujours attentif et prét a
m'ouvrir la porte de votre coeur. Songez a l'avenir, veillez, priez
sans cesse, et humiliez-vous en toutes choses.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 24

134



Pourquoi ouvrez-vous un ceil envieux sur les actions de vos
freres ? Qui vous a chargé de scruter leur conscience et leurs
ceuvres ? Laissez, laissez a Dieu un soin qu'il se réserve, et songez a
répondre pour vous.

On se trompe presque toujours en jugeant les autres, et 1'on se
prépare a soi-méme un jugement plus sévere, en usurpant un droit
qu'on n'a pas, et en blessant par des soupcons malins et téméraires,
'amour di au prochain.

La charité est indulgente, et ne pense point le mal. Présumez
d'autrui tout ce qui est bon, pardonnez pour qu'on vous pardonne, et
ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugé

25. En quoi consiste la vraie paix et le véritable progres
de lame

1. Jésus-Christ : Mon fils, j'ai dit: Je vous laisse la paix, je
vous donne ma paix, non comme le monde la donne.

Tous désirent la paix ; mais tous ne cherchent pas ce qui
procure une paix véritable. Ma paix est avec ceux qui sont doux et
humbles de coeur. Votre paix sera dans une grande patience. Si vous
m'écoutez et si vous obéissez a ma parole, vous jouirez d'une
profonde paix.

2. Le fidéele : Seigneur, que ferai-je donc ?

3. Jésus-Christ : En toutes choses, veillez a ce que vous faites
et a ce que vous dites. N'ayez d'autre intention que celle de plaire a
moi seul. Ne désirez, ne recherchez rien hors de moi.

Ne jugez point témérairement des paroles ou des actions des
autres ; ne vous ingérez point dans ce qui n'est pas commis a votre
charge ; alors vous serez peu ou rarement troublé. Mais ne sentir
jamais aucun trouble, n'éprouver aucune peine de coeur, aucune
souffrance du corps, cela n'est pas de la vie présente ; c'est 1'état de
I'éternel repos. Ne croyez donc pas avoir trouvé la véritable paix,

135



lorsqu'il ne vous arrive aucune contrariété ; ni que tout soit bien,
quand vous n'essuyez d'opposition de personne; ni que votre
bonheur soit parfait, lorsque tout réussit selon vos désirs. Gardez-
vous aussi de concevoir une haute idée de vous-méme et d'imaginer
que Dieu vous chérit particulierement, si vous sentez votre coeur
rempli d'une piété tendre et douce ; car ce n'est pas en cela qu'on
reconnait celui qui aime vraiment la vertu, ni en cela que consiste le
progres de 'homme et sa perfection.

4. Le fidele : En quoi donc, Seigneur ?

5. Jésus-Christ : A vous offrir de tout votre coeur a la volonté
divine ; a ne vous rechercher en aucune chose, ni petite, ni grande, ni
dans le temps ni dans 1'éternité ; de sorte que, regardant du méme oeil
et pesant dans la méme balance les biens et les maux, vous m'en
rendiez également graces.

Et ce n'est pas tout ; il faut encore que vous soyez si ferme, si
constant dans Il'espérance, que, privé intérieurement de toute
consolation, vous prépariez votre coeur a de plus dures épreuves,
sans jamais vous justifier vous-méme comme si vous ne meéritiez pas
de tant souffrir, mais reconnaissant au contraire ma justice et louant
ma sainteté dans tout ce que j'ordonne. Alors vous marcherez dans la
voie droite, dans la véritable voie de la paix, et vous pourrez avec
assurance espérer de revoir mon visage dans l'allégresse. Que si
vous parvenez a un parfait mépris de vous-méme, je vous le dis, vous
jouirez d'une paix aussi profonde qu'il est possible en cette vie d'exil.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 25

On ne saurait trop répéter a 'homme que sa grandeur, sa
sécurité, sa paix consistent a se renoncer, a se mépriser lui-méme, a
s'anéantir devant Dieu, a ne vouloir en toutes choses et a ne désirer
que l'accomplissement de sa volonté sainte, sans aucun retour
d'intérét propre, dans un abandon sans réserve a ce qu'il lui plait
d'ordonner de nous.

136



Il faut se détacher méme de ses dons, pour s'unir a lui d'une
maniere plus intime et plus pure. La ferveur sensible, les
consolations, les ravissantes douceurs de I'amour, nous sont données
et nous sont retirées selon des desseins que nous ignorons. Elles
passent et tout ce qui passe produit le trouble, si I'on s'y attache.

Dieu seul donc, n'aimons que Dieu seul. Ne souhaitons que
Dieu seul, aimons-le pour lui-méme, dans la tristesse comme dans la
joie, dans l'amertume comme dans la jouissance. Oui, je vous
aimerai, Seigneur, je vous bénirai en tout temps : vous étes vous-
méme notre paix, et dans cette paix, je dormirai et me reposerai.

26. De la liberté du coeur, qui s'acquiert plutot par la
priere que par la lecture

1. Le fidéle : Seigneur, c'est une haute perfection de ne jamais
détourner des choses du ciel les regards de son coeur, de passer au
milieu des soins du monde sans se préoccuper d'aucun soin, non par
indolence, mais par le privilege d'une ame libre, qu'aucune affection
déréglée n'attache a la créature.

2. Je vous en conjure, 6 Dieu de bonté ! délivrez-moi des soins
de cette vie, de peur qu'ils ne retardent ma course ; des nécessités du
corps, de peur que la volupté ne me séduise ; de tout ce qui arréte et
trouble 1'ame, de peur que l'affliction ne me brise et ne m'abatte.

Je ne parle point des choses que la vanité humaine recherche
avec tant d'ardeur, mais de ces miseres qui, par une suite de la
malédiction commune a tous les enfants d'Adam, tourmentent et
appesantissent I'ame de votre serviteur, et I'empéchent de jouir autant
qu'il voudrait de la liberté de 1'esprit.

3. O mon Dieu! douceur ineffable, changez pour moi en
amertume toute consolation de la chair, qui me détourne de I'amour
des biens éternels, et m'attire et me fascine par le charme funeste du
plaisir présent.

137



Que je ne sois pas, mon Dieu, vaincu par la chair et le sang,
trompé par le monde et sa gloire qui passe ; que je ne succombe point
aux ruses du démon. Donnez-moi la force pour résister, la patience
pour souffrir, la constance pour persévérer. Donnez-moi, au lieu de
toutes les consolations du monde, la délicieuse onction de votre
esprit, et au lieu de l'amour terrestre, pénétrez-moi de l'amour de
votre nom.

4. Le boire, le manger, le vétement et les autres choses
nécessaires pour soutenir le corps, sont a charge a une ame fervente.

Faites que j'use de ces soulagements avec modération et que je
ne les recherche point avec trop de désir. Les rejeter tous, cela n'est
pas permis, parce qu'il faut soutenir la nature ; mais votre loi sainte
défend de rechercher tout ce qui est au-dela du besoin et ne sert qu'a
flatter les sens ; autrement la chair se révolterait contre I'esprit. Que
votre main, Seigneur, me conduise entre ces deux extrémes, afin
qu'instruit par vous je me préserve de tout exces.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 26

En voyant combien les hommes sont enfoncés dans la vie
présente, l'importance qu'ils attachent a tout ce qui s'y rapporte, le
désir qui les consume d'amasser des biens et de s'en assurer la
perpétuelle jouissance, croirait-on jamais qu'ils soient persuadés que
cette vie doive finir, et finir sitot ?

Dans leurs longues prévoyances, ils n'oublient rien que
I'éternité : elle seule ne les touche en aucune maniére, ou les touche
si faiblement, qu'a peine y songent-ils de loin en loin et avec ennui,
dans les courts intervalles des plaisirs ou des affaires. Profonde pitié,
et que I'exemple qu'ils ont re¢u du Sauveur est différent ! 1/ a passé
sur la terre comme un homme errant, comme un voyageur qui se
détourne pour se reposer un peu. Voila notre modele. L'homme qui
se met en voyage n'emporte que ce qui lui est nécessaire pour la
route : ainsi dans notre voyage vers le ciel, nous devons n'user des
choses d'ici-bas que pour la simple nécessité, et ne voir dans ce qui

138



est au-dela qu'un fardeau souvent dangereux, et au moins toujours
inutile.

Que faut-il a celui qui passe ? Le voyageur altéré approche ses
levres de la fontaine, et étanche sa soif de I'eau la plus proche ; il
s'assied contre le premier arbre qu'il rencontre sur le bord du chemin
et puis, ayant repris ses forces, il recommence a marcher. Une seule
pensée l'occupe, celle d'achever promptement sa course. Ira-t-il
attacher son ame aux objets divers qui frappent ses regards a mesure
qu'il avance, et se tourmenter de mille soins pour se former un
¢tablissement stable dans le pays qu'il traverse et qu'il ne reverra
jamais ? Or nous sommes tous ce voyageur.

Que m'importe la terre, 6 mon Dieu! Que m'importe ce lieu
étranger d'ou je sortirai dans un moment ! Je vais a la maison de mon
Peére ; le reste ne m'est rien. Le travail, la fatigue qu'est-ce que cela,
pourvu que j'arrive au terme ou aspirent tous mes veeux ! Mon ame a
défailli de joie, mon cceur et ma chair ont tressailli de joie dans
l'attente du Dieu vivant. Vos autels, Dieu des vertus, mon Roi et mon
Dieu ! Vos autels !...heureux ceux qui habitent dans la maison du
Seigneur !

27. Que l'amour de soi est le plus grand obstacle qui
empéche 'lhomme de parvenir au souverain bien

1. Jésus-Christ : Il faut, mon fils, que vous vous donniez tout
entier pour posséder tout, et que rien en vous ne soit a vous-méme.

Sachez que l'amour de vous-méme vous nuit plus qu'aucune
chose du monde. On tient a chaque chose plus ou moins, selon la
nature de I'affection, de I'amour qu'on a pour elle. Si votre amour est
pur, simple et bien réglé, vous ne serez esclave d'aucune chose. Ne
désirez point ce qu'il ne vous est pas permis d'avoir ; renoncez a ce
qui occupe trop votre ame et la prive de sa liberté. Il est étrange que
vous ne vous abandonniez pas a moi du fond du coeur, avec tout ce
que vous pouvez désirer ou posséder.

139



2. Pourquoi vous consumer d'une vaine tristesse ? Pourquoi
vous fatiguer de soins superflus ?

Demeurez soumis @ ma volonté et rien ne pourra vous nuire. Si
vous cherchez ceci ou cela, si vous voulez étre ici ou la, sans autre
objet que de vous satisfaire ou de vivre plus selon votre gré, vous
n'aurez jamais de repos et jamais vous ne serez libre d'inquiétude,
parce qu'en tout vous trouverez quelque chose qui vous blesse, et
partout quelqu'un qui vous contrarie.

3. A quoi sert donc de posséder et d'accumuler beaucoup de
choses au-dehors ? Ce qui sert, c'est de les mépriser et de les
déraciner de son coeur.

Et n'entendez pas ceci uniquement de l'argent et des richesses,
mais encore de la poursuite des honneurs et du désir des vaines
louanges, toutes choses qui passent avec le monde. Nul lieu n'est un
str refuge si I'on manque de l'esprit de ferveur ; et cette paix qu'on
cherche au-dehors ne durera guere si le coeur est privé de son
véritable appui, c'est-a-dire si vous ne vous appuyez pas sur moi.
Vous changerez, et ne serez pas mieux. Car entrainé par l'occasion
qui naitra, vous trouverez ce que vous aurez fui, et pis encore.

4. Priére pour obtenir la pureté du coeur et la sagesse
céleste.

Le fidele : Soutenez-moi, Seigneur, par la grace de 1'Esprit-
Saint.  Fortifiez-moi intérieurement de votre vertu, afin que je
bannisse de mon coeur toutes les sollicitudes vaines qui le
tourmentent, et que je ne sois emporté par le désir d'aucune chose ou
précieuse ou méprisable, mais plutdt qu'appréciant toutes choses ce
qu'elles sont, je voie qu'elles passent et que je passerai aussi avec
elles : Car il n'y a rien de stable sous le soleil ; et tout est vanité et
affliction d'esprit. Oh ! qu'il est sage, celui qui juge ainsi !

5. Donnez-moi, Seigneur, la sagesse céleste, afin que
J'apprenne a vous chercher et a vous trouver, a vous goter et a vous

140



aimer par-dessus tout, et & ne compter tout le reste que pour ce qu'il
est, selon 1'ordre de votre sagesse.

Donnez-moi la prudence pour m'éloigner de ceux qui me
flattent, et la patience pour supporter ceux qui s'élévent contre moi.
Car c'est une grande sagesse de ne se point laisser agiter a tout vent
de paroles et de ne point préter l'oreille aux perfides discours des
flatteurs. C'est ainsi qu'on avance slirement dans la voie ou l'on est
entré.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 27

Si peu que ’homme se recherche lui-méme, il s’¢loigne de
Dieu ; mais a I’instant le trouble nait en lui ; car, ou il n’atteint pas
I’objet de ses désirs, ou il s’en dégolite aussitot, toujours tourmenté,
soit par des convoitises soit par le remords et I’ennui.

Il a voulu étre riche, puissant, posséder des titres, des honneurs,
toutes choses qui ne s’obtiennent guére que par de durs travaux, et
qui rarement se rencontrent avec une conscience pure : n’importe, le
voila ¢élevé au faite des prospérités humaines, rien ne lui manque de
ce qu’il enviait ; demandez-lui s’il est satisfait, il ne sortira que des
plaintes, des cris d’angoisse et de douleur de la bouche de cet
heureux du monde. Et maintenant, selon la forte expression de
I’ Apoétre, et maintenant, o riches ! pleurez et poussez des hurlements
dans les miseres qui fondront sur vous. Vous avez vécu sur la terre
dans les délices et les voluptés, vous vous étes engraissés pour le
jour du sacrifice. Ainsi d’un coOté, les biens d’ici-bas, ces biens
convoités si ardemment, fatiguent I’ame sans la rassasier ; et de
I’autre, a moins d’une grace peu commune, comme Jésus-Christ lui-
meéme nous 1’apprend, ils la précipitent dans la perte.

Au contraire, celui qui s’est renoncé complétement, celui pour
qui Dieu seul est tout, jouit d’une paix inaltérable. La souffrance
méme lui est douce, parce qu’elle accroit son espérance, purifie son
amour, et que I’affliction d’un moment enfantera une joie éternelle.
Persévérez donc dans la patience jusqu’a [’avenement du Seigneur.

141



Dans I’espoir de recueillir le fruit précieux de la terre, le laboureur
attend patiemment les pluies de la premiere et de [’arriere saison. Et
vous aussi soyez donc patients, car [’avenement du Seigneur
approche.

28. Qu'il faut mépriser les jugements humains

1. Jésus-Christ : Mon fils, ne vous offensez point si quelques-
uns pensent mal de vous et en disent des choses qu'il vous soit
pénible d'entendre.

Vous devez penser encore plus de mal de vous-méme et croire
que personne n'est plus imparfait que vous. Si vous étes retiré en
vous-méme, que vous importeront les paroles qui se dissipent en
l'air ? Ce n'est pas une prudence médiocre que de savoir se taire au
temps mauvais et de se tourner vers moi intérieurement, sans se
troubler des jugements humains.

2. Que votre paix ne dépende point des discours des hommes ;
car, qu'ils jugent de vous bien ou mal, vous n'en demeurez pas moins
ce que vous €tes. Ou est la véritable paix et la gloire véritable ? n'est-
ce pas en moi ?

Celui qui ne désire point de plaire aux hommes et qui ne craint
point de leur déplaire, jouira d'une grande paix. De l'amour déréglé
et des vaines craintes naissent l'inquiétude du coeur et la dissipation
des sens.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 28

Quelques-uns s’inquictent plus des jugements des hommes que
de celui de Dieu. Etrange folie ! Quand nous paraitrons au tribunal
supréme, que nous importera le blame ou I’estime des créatures ?
Nous ne serons ni condamnés ni absous sur leurs vaines pensées.
C’est la Vérité qui nous jugera, et sa sentence sera éternelle.

Tel qui, pendant la vie, fut enivré de louanges, s’en ira expier
ses crimes cachés, la ou sont les pleurs et les grincements de dents,

142



et le ver qui ne meurt point. Tel autre qui vécut accablé de mépris et
d’outrages entendra cette parole : Venez, vous qui étes le béni de mon
Pere : possédez le royaume qui vous est préparé des le
commencement du monde ; car les jugements de Dieu ne sont point
comme nos jugements, ni sa justice comme notre justice : I/ sonde
[’abime et le coeur de I’homme. N’ayez donc que lui seul en vue, et
soyez indifférent a tout le reste. A quoi sert ce que nous laissons a
I’entrée du tombeau ? Les €loges recherchés souillent la conscience
et tuent le mérite du bien qu’on a fait pour les obtenir.

Prenez garde a ne pas faire vos bonnes ceuvres devant les
hommes, pour étre vus d’eux : autrement vous n’aurez point de
réecompense de votre Pere qui est dans les cieux. Quand donc vous
faites ’aumone, ne sonnez point de la trompette devant vous, comme
font les hypocrites dans les synagogues et dans les carrefours, afin
d’étre honorés des hommes. En vérité, je vous le dis, ils ont recu leur
réecompense. Pour vous, quand vous faites [’aumone, que votre main
gauche ne sache pas ce que fait la droite, afin que votre aumone soit
dans le secret ; et votre Pere, qui voit dans le secret, vous la rendra.
Et quand vous priez, ne soyez point comme les hypocrites, qui aiment
a prier debout dans les synagogues et dans les angles des places
publiques, afin d’étre vus des hommes ; en verité, je vous le dis, ils
ont regu leur récompense. Pour vous, lorsque vous prierez, entrez
dans le lieu de la maison le plus reculé, et, aprés avoir fermé la
porte, priez votre Pere dans le secret ; et votre Pere qui voit dans le
secret, vous le rendra.

29. Comment il faut invoquer et bénir Dieu dans
laffliction

1. Le fidéele : Que votre nom soit béni a jamais, Seigneur, qui
avez voulu m'éprouver par cette peine et cette tentation.

Puisque je ne saurais I'éviter, qu'ai-je a faire que de me réfugier
Vers vous, pour que vous me secouriez, et qu'elle me devienne utile ?

143



Seigneur, voild que je suis dans la tribulation ; mon coeur malade est
tourmenté par la passion qui le presse. Et maintenant que dirai-je ?
O Pére plein de tendresse ! les angoisses m'ont environné. Délivrez-
moi de cette heure. Mais cette heure est venue pour que vous fassiez
éclater votre gloire, en me délivrant aprés m'avoir humilié
profondément. Daignez, Seigneur, me secourir ; car, pauvre créature
que je suis, que puis-je faire et ou irais-je sans vous ? Seigneur,
donnez-moi la patience encore cette fois. Soutenez-moi, mon Dieu,
et je ne craindrai point, quelque pesante que soit cette épreuve.

2. Et maintenant que dirai-je encore ? Seigneur, que votre
volonté se fasse. J'ai bien mérité de sentir le poids de la tribulation.

Il faut donc que je le supporte : faites, mon Dieu, que ce soit
avec patience, jusqu'a ce que la tempéte passe et que le calme
revienne. Votre main toute puissante peut ¢loigner de moi cette
tentation et en modérer la violence, afin que je ne succombe pas
enticrement, comme vous l'avez déja tant de fois fait pour moi, 6
mon Dieu, ma miséricorde ! Et autant ce changement m'est difficile,
autant il vous l'est peu : c'est ['ceuvre de la droite du Tres-Haut.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 29

Le premier mouvement de 1’ame éprouvée par la tentation doit
étre de s’humilier, de reconnaitre son impuissance, et aussitot de
recourir avec une vive foi a celui qui est seul sa force : Seigneur,
sauvez-moi, car je vais périr ; et Dieu se hatera de venir au secours
de cette pauvre ame; il étendra pour la secourir sa main toute
puissante ; il commandera aux vents et a la mer, et il se fera un
grand calme.

Ainsi encore, lorsque le cceur est bris¢ d’afflictions, oppressé
d’angoisses, que fera-t-il ? il se jettera dans le sein de Dieu, le Pere
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, Péere de miséricorde et Dieu de
toute consolation, qui nous console dans nos épreuves : car, de
méme que les souffrances de Jésus-Christ abondent en nous, ainsi
abonde par Jésus-Christ notre consolation.

144



Alors, si notre ame, comme celle de Jésus, est triste jusqu’a la
mort, si nous disons comme lui : Mon Pere, que ce calice s’ éloigne
de moi | comme lui aussi nous ajouterons : Non pas ce que je veux,
mais ce que vous voulez !

30. Quiil faut implorer le secours de Dieu, et attendre
avec confiance le retour de sa grace

1. Jésus-Christ : Mon fils, je suis le Seigneur, c'est moi qui
fortifie au jour de la tribulation.

Venez a moi quand vous souffrirez. Ce qui surtout éloigne de
vous les consolations célestes, c'est que vous recourez trop tard a la
priere. Car avant de me prier avec instance, vous cherchez au-dehors
du soulagement et une multitude de consolations. Mais tout cela
vous sert peu, et il vous faut enfin reconnaitre que c'est moi seul qui
delivre ceux qui esperent en moi, et que hors de moi il n'est point de
secours efficace, point de conseil utile, point de reméde durable.
Mais a présent que vous commencez a respirer apres la tempéte,
ranimez-vous a la lumiére de mes miséricordes ; car je suis prés de
vous, dit le Seigneur, pour vous rendre tout ce que vous avez perdu et
beaucoup plus encore.

2. Y-a-t'il rien qui me soit difficile ? ou serais-je semblable a
ceux qui disent et ne font pas ?

Ou est votre foi ? Demeurez ferme et persévérez. Ne vous
lassez point, prenez courage ; la consolation viendra en son temps.
Attendez-moi, attendez : Je viendrai, et je vous guérirai. Ce qui
vous agite est une tentation et ce qui vous effraie est une crainte
vaine. Que vous revient-il de ces soucis d'un avenir incertain, sinon
tristesse sur tristesse ? A chaque jour suffit son mal. Quoi de plus
insensé, de plus vain, que de se réjouir ou de s'affliger de choses
futures qui n'arriveront peut-étre jamais !

145



3. C'est une suite de la misere humaine d'étre le jouet de ces
imaginations et la marque d'une ame encore faible, de céder si
aisément aux suggestions de I'ennemi.

Car peu lui importe de nous séduire et de nous tromper par des
objets réels ou par de fausses images, et de nous vaincre par I'amour
des biens présents ou par la crainte des maux a venir. Que votre
coeur donc ne se trouble point, et ne craigne point. Croyez en moi,
et confiez-vous en ma miséricorde. Quand vous croyez étre loin de
moi, souvent c'est alors que je suis le plus prés de vous. Lorsque
vous croyez tout perdu, ce n'est souvent que l'occasion d'un plus
grand mérite. Tout n'est pas perdu, quand le succes ne répond pas a
vos désirs. Vous ne devez pas juger selon le sentiment présent ni
vous abandonner a aucune affliction, quelle qu'en soit la cause, et
vous y enfoncer comme s'il ne vous restait nulle espérance d'en
sortir.

4. Ne pensez pas que je vous aie tout a fait délaissé lorsque je
vous afflige pour un temps, ou que je vous retire mes consolations ;
car c'est ainsi qu'on parvient au royaume des cieux.

Et certes, il vaut mieux pour vous et pour tous mes serviteurs
étre exercés par des traverses, que de n'éprouver jamais aucune
contrariété. Je connais le secret de votre coeur et je sais qu'il est utile
pour votre salut que vous soyez quelquefois dans la sécheresse, de
crainte qu'une ferveur continue ne vous porte a la présomption et que
par une vaine complaisance en vous-méme, vous ne vous imaginiez
étre ce que vous n'étes pas. Ce que j'ai donné, je puis l'Oter et le
rendre quand il me plait.

5. Ce que je donne est toujours a moi ; ce que je reprends n'est
point a vous, car c'est de moi que découle tout bien et tout don
parfait.

Si je vous envoie quelque peine et quelque contradiction, n'en
murmurez pas, et que votre coeur ne se laisse point abattre ; car je
puis en un moment vous délivrer de ce fardeau et changer votre

146



tristesse en joie. Et lorsque j'en use ainsi avec vous, je suis juste et
digne de toute louange.

6. Si vous jugez selon la sagesse et la vérité, vous ne devez
jamais vous affliger avec tant d'exces dans l'adversité, mais plutot
vous en réjouir et m'en rendre graces.

Et méme ce doit étre votre unique joie que je vous frappe sans
vous épargner. Comme mon Pere m'a aimé, moi aussi je vous aime,
ai-je dit a mes disciples en les envoyant, non pour gotter les joies du
monde, mais pour soutenir de grands combats ; non pour posséder les
honneurs, mais pour souffrir les mépris ; non pour vivre dans
l'oisiveté, mais dans le travail ; non pour se reposer, mais pour porter
beaucoup de fruits par la patience. Souvenez-vous, mon fils, de ces
paroles.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 30

Bien que les hommes sachent que la vie présente n’est qu’un
¢tat de passage, néanmoins il y a en eux un penchant extraordinaire a
se concentrer dans cette vie si courte, et a ne juger des choses que par
leur rapport avec elle. Ils veulent invinciblement étre heureux ; mais
ils veulent I’étre des ici-bas ; ils cherchent sur la terre un bonheur qui
n’y est point, et qui n’y peut pas étre, et en cela ils se trompent
misérablement. Les uns le placent dans les plaisirs et les biens du
monde, et apres s’€tre fatigués a leur poursuite, ils voient que tout est
vanité et affliction d’esprit, et que [’homme n’a rien de plus de tous
les travaux dont il se consume sous le soleil. Les autres, convaincus
du néant de ces biens, se tournent vers Dieu ; mais ils veulent aussi
que le désir de félicité qui les tourmente soit satisfait deés a présent,
toujours préts a s’inquiéter et a se plaindre quand Dieu leur retire les
graces sensibles, ou qu’il les éprouve par les souffrances et la
tentation.

Ils ne comprennent pas que la nature humaine est malade, et
incapable en cet état de tout bonheur réel ; que les épreuves dont ils
se plaignent sont les remedes nécessaires que le céleste médecin des

147



ames emploie, dans sa bonté, pour les guérir, et que toute notre
espérance sur la terre, toute notre paix consiste a nous abandonner
enticrement a lui avec une confiance pleine d’amour. Et voila
pourquoi le roi-prophéte revient si souvent a cette priere : Ayez pitié
de moi, Seigneur, parce que je suis malade ; guérissez-moi, car le
mal a pénétré jusqu’a mes os: guérissez mon dme, Vous qui
guérissez toutes nos infirmités. Donc, pendant cette vie, la
résignation, la patience, une tranquille soumission de la volonté, au
milieu des ténebres de I’esprit et de I’amertume du ceeur ; et apres, et
bientot, dans la véritable vie, le repos imperturbable, la joie
immortelle, et la félicit¢ de Dieu méme, qu’il vous sera donné de
voir tel qu’il est face a face.

31. Quil faut oublier toutes les créatures pour trouver
le Créateur

1. Le fidele : Seigneur, j'ai besoin d'une grace plus grande, s'il
me faut parvenir a cet état ou nulle créature ne sera un lien pour moi.

Car, tant que quelque chose m'arréte, je ne puis voler librement
vers vous. Il aspirait a cette liberté, celui qui disait : Qui me donnera
des ailes comme a la colombe ? et je volerai et je me reposerai.
Quel repos plus profond que le repos de I'homme qui n'a que vous en
vue ? et quoi de plus libre que celui qui ne désire rien sur la terre ? 11
faut donc s'élever au-dessus de toutes les créatures, se détacher
parfaitement de soi-méme, sortir de son esprit, monter plus haut, et 1a
reconnaitre que c'est vous qui avez tout fait, et que rien n'est
semblable a vous. Tandis qu'on tient encore a quelque créature, on
ne saurait s'occuper librement des choses de Dieu. Et c'est pourquoi
l'on trouve peu de contemplatifs, parce que peu savent se séparer
enticrement des créatures et des choses périssables.

2. 11 faut pour cela une grace puissante qui souléve I'ame et la
ravisse au-dessus d'elle-méme.

148



Et tant que I'homme n'est pas élevé ainsi en esprit, détaché de
toute créature, et parfaitement uni a Dieu, tout ce qu'il sait et tout ce
qu'il a est de bien peu de prix. Il sera longtemps faible et incliné vers
la terre, celui qui estime quelque chose hors de I'unique, de
I'immense, de I'éternel bien. Tout ce qui n'est pas Dieu n'est rien, et
ne doit étre compté pour rien. Il y a une grande différence entre la
sagesse d'un homme que la piété éclaire et la science qu'un docteur
acquiert par I'é¢tude. La science qui vient d'en haut et que Dieu lui-
méme répand dans 1'ame, est bien supérieure a celle ou I'homme
parvient laborieusement par les efforts de son esprit.

3. Plusieurs désirent s'élever a la contemplation ; mais ce qu'il
faut pour cela, ils ne le veulent point faire.

Le grand obstacle est qu'on s'arréte a ce qu'il y a d'extérieur et
de sensible, et que 1'on s'occupe peu de se mortifier véritablement. Je
ne sais ce que c'est, ni quel esprit nous conduit, ni ce que nous
prétendons, nous qu'on regarde comme des hommes tout spirituels,
de poursuivre avec tant de travail et de souci des choses viles et
passageres, lorsque si rarement nous nous recueillons pour penser
sans aucune distraction a notre état intérieur.

4. Hélas | a peine sommes-nous rentrés en nous-mémes que
nous nous hatons d'en sortir, sans jamais sérieusement examiner nos
oeuvres.

Nous ne considérons point jusqu'ou descendent nos affections
et nous ne gémissons point de ce que tout en nous est impur. Toute
chair avait corrompu sa voie ; et c'est pourquoi le déluge suivit.
Quand donc nos affections intérieures sont corrompues, elles
corrompent nécessairement nos actions et dévoilent ainsi toute la
faiblesse de notre ame. Les fruits d'une bonne vie ne croissent que
dans un coeur pur.

5. On demande d'un homme : Qu'a-t'il fait ? Mais s'il I'a fait par
vertu, c'est a quoi 'on regarde bien moins.

149



On veut savoir s'il a du courage, des richesses, de la beauté¢, de
la science, s'il écrit ou s'il chante bien, s'il est habile dans sa
profession ; mais on ne s'informe guere s'il est humble, doux, patient,
pieux, intérieur. La nature ne considere que le dehors de 'homme ;
la grace pénetre au-dedans. Celle-la se trompe souvent ; celle-ci
espere en Dieu pour n'étre pas trompée.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 31

Jusqu’a ce que notre vie soit, comme parle I’ Apotre, cachée en
Dieu avec Jésus-Christ, nous ne lui appartenons qu’imparfaitement,
nous ne sommes pas un avec le Fils et avec le Pére, nous ne sommes
pas consommés dans l’unité ; il y a quelque chose entre nous et
Dieu: et c’est que nous tenons encore a nous-mémes et aux
créatures ; notre amour est divisé ; tantdt il s’élance vers le ciel, et
tantot il rampe sur la terre. Pour vivre de la vie cachée avec Jésus-
Christ en Dieu, il faut rompre les derniers liens qui nous attachent au
monde.

Alors, séparée de tout ce qui passe, enveloppée, pour ainsi dire,
de I’étre divin, plongée dans sa lumiére, I’ame ne voit que lui, ne se
sent qu’en lui, ne vit que de sa vérité et de son amour, qu’il lui
communique par des voies inexplicables et merveilleuses. Unie
intimement au Fils, et par le Fils au Pere, Jésus-Christ, son mode¢le et
son ¢poux, la rend de plus en plus conforme a lui-méme. Ce qu’il a
éprouve, il veut qu’elle I’éprouve aussi, qu’elle le reproduise en
quelque sorte, dans ses divers états, avec le méme esprit d’obéissance
parfaite qui le dirigeait dans I’accomplissement de sa divine mission.
Quelquefois il la conduit sur le Thabor, comme pour lui montrer les
biens promis a sa fidélité : plus souvent il la guide au jardin des
Oliviers, au prétoire, sur le Golgotha, ou doit se consommer le
sacrifice : et soit qu’il I’éclaire et la console, soit qu’il paraisse la
délaisser, tout coopére a sa perfection, parce qu’elle aime, et que
jamais elle ne se lasse d’aimer, dans I’amertume comme dans la joie,
le Dieu qui I’appelle a la sainteté. Elle se repose, pleine de calme,
dans la volonté de ce grand Dieu.

150



Mais 1I’ame qui ne s’est pas encore completement dégagée des
choses de la terre est toujours agitée, inquicte ; elle marche dans
I’obscurité, et mille soins la tourmentent. Hatons-nous donc de briser
nos chaines, ne cherchons que Jésus, ne désirons que lui: a qui
irions-nous ? 1l a les paroles de la vie éternelle. Quittons tout pour le
suivre, et laissons les morts ensevelir les morts.

32. De l'abnégation de soi-méme

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous ne pouvez jouir d'une liberté
parfaite si vous ne vous renoncez entierement.

Ils vivent en servitude tous ceux qui s'aiment et qui veulent étre
a eux-mémes. On les voit avides, curieux, inquiets, cherchant
toujours ce qui flatte leurs sens et non ce qui me plait, se repaitre
d'illusions et former mille projets qui se dissipent. Car tout ce qui ne
vient pas de Dieu périra. Retenez bien cette courte et profonde
parole : Quittez tout, et vous trouverez tout. Renoncez a vos désirs, et
vous gotterez le repos. Méditez ce précepte, et quand vous l'aurez
accompli, vous saurez tout.

2. Le fidele : Seigneur, ce n'est pas l'oeuvre d'un jour, ni un jeu
d'enfants ; cette courte maxime renferme toute la perfection
religieuse.

3. Jésus-Christ : Mon fils, vous ne devez point vous rebuter ni
perdre courage lorsqu'on vous montre la voix des parfaits, mais
plutét vous efforcer de parvenir a cet état sublime, ou au moins y
aspirer de tous vos désirs.

Ah ! s'il en était ainsi de vous ! si vous en étiez venu jusqu'a ne
plus vous aimer vous-méme, soumis & moi sans réserve, et au
supérieur que je vous ai donné, alors j'arréterais sur vous mes regards
avec complaisance et tous vos jours passeraient dans la paix et dans
la joie. Il vous reste encore bien des choses a quitter, et 2 moins que
vous n'y renonciez entiérement pour moi, vous n'obtiendrez point ce

151



que vous demandez. Ecoutez mes conseils et, pour acquérir de vraies
richesses, achetez de moi l'or éprouvé par le feu, c'est-a-dire la
sagesse céleste qui foule aux pieds toutes les choses d'ici-bas.
Qu'elle vous soit plus chere que la sagesse du siecle et que tout ce qui
plait aux hommes ou nous plait en nous-mémes.

4. Je vous le dis : échangez ce qu'il y a de grand et de précieux
dans les choses humaines contre une chose vile.

Car on regarde comme petite et vile, et I'on oublie presque
entierement cette sagesse du ciel, la seule vraie, qui ne s'éléeve point
en elle-méme et qui ne cherche point a étre admirée sur la terre.
Plusieurs ont ses louanges a la bouche : mais ils s'éloignent d'elle par
leur vie. C'est cependant cette perle précieuse qui est cachée au plus
grand nombre.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 32

Qu’est-ce que I’homme livré & lui-méme, a son esprit dépourvu
de regle, a ses désirs, a ses penchants ? esclave des erreurs diverses
qui le séduisent tour a tour, esclave de ses convoitises et des objets
de ses convoitises, est-il une servitude plus profonde que la sienne ?
Et voila, 6 mon Dieu! I’état de toute créature qui refuse de se
soumettre entierement a vous.

Pour étre libre, il faut obéir. La parfaite libert¢ n’est que
I’accomplissement parfait des préceptes et des conseils évangéliques,
et tous les préceptes et tous les conseils se réduisent au renoncement
de soi-méme : car, en renongant a sa raison propre, on possede dans
sa plénitude et sans aucun mélange la vérité de Dieu ; en renongant a
I’amour de soi, corrompu en Adam, I’amour de Dieu et du prochain a
cause de Dieu, lequel est le sommaire de la loi, demeure seul au fond
du cceur ; en renongant a sa volonté, 1’on n’agit plus que d’apres la
volonté de Dieu, qui est I’ordre par excellence.

Et I’homme alors est libre comme Dieu méme, dont il devient
la fidele image ; il est libre, car cette abnégation absolue de lui-méme
I’affranchit du double esclavage de I’erreur et des passions. Nous

152



avons été dit saint Paul, délivrés par Jesus-Christ, et appelés par lui
a la liberté, c’est-a-dire a la connaissance de la loi évangélique, loi
parfaite de liberté, qui, apres avoir délivré ceux qui s’y attachent
fidelement de la servitude de la corruption, les conduit enfin a la
liberté de la gloire promise aux enfants de Dieu.

33. De linconstance du coeur, et que nous devons tout
rapporter a Dieu comme a notre derniére fin

1. Mon fils, ne vous reposez point sur ce que vous sentez en
vous ; maintenant vous €étes affecté d'une certaine maniere, vous le
serez d'une autre le moment d'apres.

Tant que vous vivrez, vous serez sujet au changement, méme
malgré vous ; tour a tour triste et gai, tranquille et inquiet, fervent et
tiede ; tantot actif, tantot paresseux, tantot grave, tantot léger. Mais
I'homme sage et instruit dans les voies spirituelles s'éléve au-dessus
de ces vicissitudes. Il ne considére point ce qu'il éprouve en soi, ni de
quel coté l'incline le vent de l'inconstance ; mais il arréte toute son
attention sur la fin bienheureuse a laquelle il doit tendre. C'est ainsi
qu'au milieu de tant de mouvements divers, fixant sur moi seul ses
regards, il demeure inébranlable et toujours le méme.

2. Plus I’ceil de 1'ame est pur et son intention droite, moins on
est agité par les tempétes.

Mais cet oeil s'obscurcit en plusieurs, parce qu'il se tourne vers
chaque objet agréable qui se présente. Car il est rare de trouver
quelqu'un tout a fait exempt de la honteuse recherche de soi-méme.
Ainsi autrefois les Juifs vinrent a Béthanie chez Marthe et Marie,
non pour Jeésus seul, mais pour voir Lazare. 11 faut donc purifier
l'intention afin que, simple et droite, elle se dirige constamment vers
moi, sans s'arréter jamais aux objets inférieurs.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 33

153



L’esprit de ’homme va et vient sans se reposer jamais, et le
cceur est emporté par la méme inconstance. Or ces changements qui
surviennent en nous, quelquefois malgré nous, sont ou des tentations,
que I’on doit combattre, ou des miseres qu’il faut supporter, ou des
épreuves auxquelles on doit se soumettre humblement. Et c’est
pourquoi il est nécessaire de travailler sans relache a purifier notre
volonté, qui seule dépend de nous, autrement nous succomberons
bien vite ou dans le péché, ou dans le trouble, ou dans les deux a la
fois.

Celui qui veut sincérement €tre a Dieu et n’étre qu’a lui, ne
craint pas les attaques de ’enfer, parce qu’il sait qu’il est invincible
en Celui qui le fortifie. Il ne s’irrite point contre lui-méme, il voit en
paix ses infirmités, i/ s’en glorifie comme 1’Apoétre, parce qu’elles
perfectionnent la vertu, et ajoutent au prix de la victoire. Que si Dieu
I’éprouve, il s’humilie, il se reconnait indigne de ses consolations, et
il embrasse avec amour la croix qui lui est présentée. Tranquille sur
cette croix, dans la tristesse, dans la souffrance et ’abandonnement,
il n’a que cette parole, et elle lui suffit: J'ai espéré en vous,
Seigneur, et je ne serai point confondu éternellement.

34. Qu'on ne saurait golter que Dieu seul, et qu'on le
golite en toutes choses, quand on l'aime véritablement

1. Le fidele : Voila mon Dieu et mon tout ! Que voudrai-je de
plus ? et quelle plus grande félicité puis-je désirer ?

O ravissante parole ! mais pour celui qui aime Jésus, et non pas
le monde, ni rien de ce qui est du monde. Mon Dieu et mon tout,
c'est assez dire a qui l'entend, et le redire sans cesse est doux a celui
qui aime. Vous présent, tout est délectable ; en votre absence, tout
devient amer. Vous donnez au coeur le repos, et une profonde paix,
et une joie inénarrable. Vous faites que, content de tout, on vous
bénit de tout. Au contraire, rien sans vous ne peut plaire longtemps,

154



et rien n'a d'attrait ni de douceur sans l'impression de votre grace et
'onction de votre sagesse.

2. Que ne godtera point celui qui vous golte, et que trouvera
d'agréable celui qui ne vous gotte point ?

Les sages du monde, qui n'ont de golit que pour les voluptés de
la chair, s'évanouissent dans leur sagesse, car on ne trouve la qu'un
vide immense, que la mort. Mais ceux qui, pour vous suivre,
méprisent le monde et mortifient la chair, se montrent vraiment
sages, car ils quittent le mensonge pour la vérité, et la chair pour
l'esprit. Ceux-la savent gotiter Dieu ; et tout ce qu'ils trouvent de bon
dans les créatures, ils le rapportent a la louange du Créateur. Rien
pourtant ne se ressemble moins que le gotit du Créateur et celui de la
créature, du temps et de I'éternité, de la lumiere incréée et de celle
qui n'en est qu'un faible reflet.

3. O lumiére éternelle ! infiniment élevée au-dessus de toute
lumiere créée, qu'un de vos rayons, tel que la foudre, parte d'en haut
et pénétre jusqu'au fond le plus intime de mon coeur.

Purifiez, dilatez, éclairez, vivifiez mon ame et toutes ses
puissances, pour qu'elle s'unisse a vous dans des transports de joie.
Oh ! quand viendra cette heure heureuse, cette heure désirable ou
vous me rassasierez de votre présence, ou vous me serez tout en
toutes choses ? Jusque-la je n'aurai point de joie parfaite. Hélas ! le
vieil homme vit encore en moi : il n'est pas tout crucifié, il n'est pas
mort entierement. Ses convoitises combattent encore fortement
contre l'esprit ; il excite en moi des guerres intestines et ne souffre
point que 1'ame régne en paix.

4. Mais vous qui commandez a la mer et qui calmez le
mouvement des flots, levez-vous, secourez-moi.

Dissipez les nations qui veulent la guerre, et brisez-les dans
votre puissance. Faites, je vous en conjure, éclater vos merveilles, et
signalez la force de votre bras, car je n'ai point d'autre espérance ni
d'autre refuge que vous, 6 mon Dieu !

155



Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 34

Il est étrange que, connaissant Dieu, toute notre ame ne soit pas
absorbée dans son amour ; qu’elle s’arréte encore aux créatures, au
lieu de se plonger et de se perdre dans la source de tout bien. Qu’est-
ce que le bonheur, sinon I’amour ? et qu’est-ce que le bonheur infini,

sinon un amour sans bornes ? il faut donc a notre cceur un objet
infini, il faut Dieu. Rien de créé ne saurait le satisfaire jamais.

Que me veut le monde ? qu’ai-je besoin de lui ? que peut-il me
donner ? mon cceur est plus grand que tous ses biens, et Dieu seul est
plus grand que mon cceur. Dieu seul donc, Dieu seul maintenant et
toujours, éternellement Dieu seul.

35. Quon est toujours, durant cette vie, exposé a la
tentation

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous n'aurez jamais de sécurité dans
cette vie, mais tant que vous vivrez, les armes spirituelles vous seront
toujours nécessaires.

Vous étes environné d'ennemis : ils vous attaquent a droite et a
gauche. Si vous ne vous couvrez donc de tous cotés du bouclier de la
patience, vous ne serez pas longtemps sans blessures. Si de plus
votre coeur ne se fixe pas irrévocablement en moi, avec la ferme
volonté de tout souffrir pour mon amour, vous ne soutiendrez jamais
la violence de ce combat, et vous n'obtiendrez point la palme des
bienheureux. Il faut donc passer a travers tous les obstacles et lever
un bras tout-puissant contre tout ce qui s'oppose a vous. Car la
manne est donnée aux victorieux, et une grande misere est le partage
du lache.

2. Si vous cherchez le repos en cette vie, comment parviendrez-
vous au repos éternel ?

Ne vous préparez pas a beaucoup de repos, mais a beaucoup de
patience. Cherchez la véritable paix, non sur la terre, mais dans le

156



ciel ; non dans les hommes ni dans aucune créature, mais en Dieu
seul. Vous devez supporter tout avec joie pour l'amour de Dieu : les
travaux, les douleurs, les tentations, les persécutions, les angoisses,
les besoins, les infirmités, les injures, les médisances, les reproches,
les humiliations, les affronts, les corrections, le mépris. C'est 1a ce
qui exerce a la vertu, ce qui €prouve le nouveau soldat de Jésus-
Christ, ce qui forme la couronne céleste. Pour un court travail, je
donnerai une récompense éternelle, et une gloire infinie pour une
humiliation passagere.

3. Pensez-vous que vous aurez toujours, selon votre désir, les
consolations spirituelles ?

Mes saints n'en ont pas joui constamment, mais ils ont eu
beaucoup de peines, des tentations diverses, de grandes désolations.
Et se confiant plus en Dieu qu'en eux-mémes, ils se sont soutenus par
la patience au milieu de toutes ces épreuves, sachant que /es
souffrances du temps n'ont nulle proportion avec la gloire future qui
doit en étre le prix. Voulez-vous avoir deés le premier moment ce que
tant d'autres ont a peine obtenu aprés beaucoup de larmes et
d'immenses travaux ? Attendez le Seigneur, combattez avec courage,
soyez ferme, ne craignez point, ne reculez point, mais exposez
généreusement votre vie pour la gloire de Dieu. Je vous
récompenserai pleinement, et je serai avec vous dans toutes vos
tribulations.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 35

Gardez-vous d’attendre ici-bas un repos qui n’y est point ; on
ne peut gagner le ciel qu’avec beaucoup de travail, et pendant que
vous serez sur la terre, vous aurez toujours a combattre. Ne vous
lassez donc point ; renouvelez en vous 1’esprit intérieur ; recourez a
Dieu, qui seul vous soutient ; humiliez-vous en sa présence ; veillez
et priez afin que vous n’entriez point en tentation ; je vous le répéte,
veillez et priez continuellement ; demeurez ferme dans la foi, agissez
avec courage, et soyez forts.

157



Il y en a qui, apres avoir lutté généreusement, fléchissent tout a
coup, tombent dans [’abattement, et abandonnent lachement la
victoire : et c’est qu’ayant compté sur eux-mémes, Dieu les délaisse
en punition de leur orgueil. Il ne suffit pas de résister un jour, deux
jours : il faut combattre sans relache jusqu’au bout. Qui persévérera
jusqu’a la fin, celui-la sera sauvé. Et ne dites point : Cette guerre est
bien longue ! Rien n’est long de ce qui finit : vous touchez au terme ;
car le temps est court, et la figure de ce monde passe.

Encore un moment, dit le Sauveur, et le monde ne me verra
plus ; mais vous me verrez, parce que je vis, et que vous vivez en
moi. Et Pesprit et ’époux disent : Venez. Et que celui qui entend,
dise : Venez. Voila que je viens. Ainsi soit-il. Venez, Seigneur Jésus.

36. Contre les vains jugements des hommes

1. Jésus-Christ : Mon fils, ne cherchez qu'en Dieu le repos de
votre coeur, et ne craignez point les jugements des hommes quand
votre conscience vous rend témoignage de votre innocence et de
votre piété.

Il est bon, il est heureux de souffrir ainsi ; et ce ne sera point
chose pénible pour le coeur humble qui se confie en Dieu plus qu'en
lui-méme. On parle tant qu'on doit ajouter peu de foi a ce qui se dit.
Comment, d'ailleurs, contenter tout le monde ? cela ne se peut. Bien
que Paul s'effor¢at de plaire a tous dans le Seigneur, et qu'il se fit tout
a tous, il ne laissait pas d'étre fort indifférent aux jugements des
hommes.

2. 1l a fait tout ce qui était en lui pour 1'édification et le salut
des autres; car il n'a pu empécher qu'ils ne l'aient quelquefois
condamné ou méprisé.

C'est pourquoi il a remis tout a Dieu, qui connait tout, et il n'a
oppos¢ que I'humilité et la patience aux reproches injustes, aux faux
soupcons et aux mensonges de ceux qui se livraient dans leurs

158



discours a tout ce que leur suggérait la passion. Il s'est cependant
justifié quelquefois, de peur que son silence ne causat du scandale
aux faibles.

3. Qu'avez-vous a craindre d'un homme mortel ? 11 est
aujourd'hui, et demain il aura disparu.

Craignez Dieu, et vous ne redouterez rien des hommes. Que
peut contre vous un homme par des paroles et des outrages ? Il se
nuit plus qu'a vous et, quel qu'il soit, il n'évitera pas le jugement de
Dieu. Ayez Dieu toujours présent et laissez 1a les contestations et les
plaintes. Que si vous paraissez succomber maintenant et souffrir une
confusion que vous ne méritez pas, n'en murmurez point et ne
diminuez pas votre couronne par votre impatience. Levez plutot vos
regards au ciel, vers moi qui suis assez puissant pour vous délivrer de
'opprobre et de l'injure, et pour rendre a chacun selon ses oeuvres.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 36

Pourquoi vous inquiéter des jugements des hommes, et que
vous font leurs vaines pensées ? ils ne voient tout au plus que les
dehors ; leur ceil ne pénetre point au fond de 1’dme, 1a ou sont cachés
le bien et le mal. Ne vous affligez donc point s’ils vous condamnent,
et ne vous élevez point s’ils vous louent. Mais prosternez-vous
devant Dieu, et dites-lui : Si vous scrutez, Seigneur, nos iniquités, qui
soutiendra votre regard ?

Quelques-uns s’exagerent I’importance de ce qu’ils appellent
leur réputation, et dans I’excessive chaleur avec laquelle ils la
défendent, il y a souvent plus d’amour-propre que de z¢le véritable.
Jésus-Christ, chargé d’outrages, nous a donné un autre exemple, i/
s’est tu et n’a point ouvert la bouche. Tous les saints ont ét¢ comme
lui persécutés et calomniés. Quand on a fait ce qui dépendait de soi
pour ne pas scandaliser ses fréres, la conscience doit étre tranquille :
il ne reste plus qu’a demeurer en paix dans I’humiliation. Dieu sait
tout, et cela suffit.

159



J’estime, écrivait saint Paul aux Corinthiens, j’estime que ce
m’est peu de choses d’étre jugé par vous, ou par aucun tribunal
humain, je ne me juge pas moi-méme : celui qui me juge, c’est le
Seigneur. Ne jugez donc point avant le temps, jusqu’a ce que le
Seigneur vienne : il éclairera ce qui est caché dans les ténébres, il
manifestera les conseils des coeurs, et alors chacun recevra de Dieu
la louange qu’il mérite.

37. Quil faut renoncer entierement a soi-méme pour
obtenir la liberté du coeur

1. Jésus-Christ : Mon fils, quittez-vous et vous me trouverez.

N'ayez rien a vous, pas méme votre volonté, vous y gagnerez
constamment. Car vous recevrez une grace plus abondante dés que
vous aurez renoncé a vous-méme sans retour.

2. Le fidele : Seigneur, en quoi dois-je me renoncer, et combien
de fois ?

3. Jésus-Christ : Toujours et a toute heure, dans les plus petites
choses comme dans les plus grandes. Je n'excepte rien et j'exige de
vous un dépouillement sans réserve.

Comment pouvez-vous étre a moi et comment pourrai-je étre a
vous si vous n'étes pas libre, au-dedans et au-dehors, de toute volonté
propre ? Plus vous vous haterez d'accomplir ce renoncement, plus
vous aurez de paix ; et plus il sera parfait et sincere, plus vous me
serez agréable et plus vous obtiendrez de moi.

4. 11 y en a qui renoncent a eux-mémes, mais avec quelque
réserve, et parce qu'ils n'ont pas en Dieu une pleine confiance, ils
veulent encore s'occuper de ce qui les touche.

Quelques-uns offrent tout d'abord; mais, la tentation
survenant, ils reprennent ce qu'ils avaient donné, et c'est pourquoi ils
ne font presque aucun progres dans la vertu. Ni les uns ni les autres
ne parviendront jamais a la vraie liberté d'un coeur pur, jamais ils ne

160



seront admis a ma douce familiarité qu'apres un entier abandon et un
continuel sacrifice d'eux-mémes, sans lequel on ne peut ni jouir de
moi, ni s'unir a moi.

5. Je vous l'ai dit bien des fois et je vous le redis encore :

Quittez-vous, renoncez a vous, et vous jouirez d'une grande paix
intérieure.

Donnez tout pour trouver tout; ne recherchez, ne demandez
rien, demeurez fortement attaché a moi seul, et vous me posséderez.
Votre coeur sera libre et dégagé des ténebres qui l'obscurcissent.
Que vos efforts, vos prieres, vos désirs n'aient qu'un seul objet : d'étre
dépouillé de tout intérét propre, de suivre nu Jésus-Christ nu, de
mourir a vous-méme, afin de vivre pour moi éternellement. Alors
s'évanouiront toutes les pensées vaines, les pénibles inquiétudes, les
soins superflus. Alors aussi s'éloigneront de vous les craintes
excessives, et I'amour déréglé mourra en vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 37

Vous I’avez dit, 6 mon Jésus : Si quelqu’un veut venir apres
moi, qu’il renonce a soi-méme, qu’il porte sa croix et qu’il me
suive ; et encore : Celui qui ne renonce pas a tout ce qu’il posséde
ne peut étre mon disciple. 1l n’y a donc point a hésiter ; il faut choisir
entre le monde et vous ; on ne saurait servir deux maitres et vous ne
voulez point de partage.

Se rechercher, c’est s’éloigner de vous. La ou il reste encore
quelque attache aux choses de la terre, quelque volonté propre,
quelque secréte complaisance dans les dons, soit de la nature, soit de
la grace, vous ne régnez pas pleinement, Seigneur, et votre amour est
en souffrance. Hélas | comment peut-on, apres avoir goité la joie de
votre union, refuser de s unir plus intimement a vous ? O faiblesse et
folie incompréhensible du cceur humain ! Est-il donc, 6 mon Dieu, si
difficile de reconnaitre le néant de tout ce qui n’est pas vous,
I’incertitude de nos projets, la vanité de nos désirs, et de laisser 1a je
ne sais quels biens stériles et misérables, une heure avant que la mort

161



nous en dépouille sans retour ? Quelles seront nos pensées a ce
moment ou toutes les illusions s’évanouissent ? Que nous feront les
choses du temps, lorsque le temps finira pour nous ?

C’en est fait, Seigneur, je suis résolu a consommer le sacrifice
que vous exigez de ceux qui veulent vous appartenir. Qu’on ne me
parle plus du monde ni de moi-méme : j'ai rompu mes derniers liens :
je suis mort, je ne vis désormais que de la vie de Jésus-Christ en
moi ; ce corps est comme le suaire qui m'enveloppe ; me voila étendu
dans le tombeau, enseveli avec Jésus-Christ en Dieu. Amen, qu'il soit
ainsi !

38. Comment il faut se conduire dans les choses
extérieures, et recourir a Dieu dans les périls

1. Jésus-Christ : Mon fils, en tous lieux, dans tout ce que vous
faites, en tout ce qui vous occupe au-dehors, vous devez vous
efforcer de demeurer libre intérieurement et maitre de vous-méme,
de sorte que tout vous soit assujetti et que vous ne le soyez a rien.

Ayez sur vos actions un empire absolu ; soyez-en le maitre et
non pas l'esclave. Tel quun vrai Israélite, affranchi de toute
servitude, entrez dans le partage et dans la libert¢ des enfants de Dieu
qui, ¢élevés au-dessus des choses présentes, contemplent celles de
I'éternité ; qui donnent a peine un regard a ce qui passe et ne
détachent jamais leurs yeux de ce qui durera toujours; qui,
supérieurs aux biens du temps, ne cédent point & leur attrait mais
plutot les forcent de servir au bien, selon l'ordre établi par Dieu, le
régulateur supréme, qui n'a rien laiss€¢ de désordonné dans ses
oeuvres.

2. Si dans tous les événements, vous ne vous arrétez point aux
apparences et n'en croyez point les yeux de la chair sur ce que vous
voyez et entendez ; si vous entrez d'abord, comme Moise, dans le
tabernacle pour consulter le Seigneur, vous recevrez quelquefois sa

162



divine réponse et vous reviendrez instruit de beaucoup de choses sur
le présent et I'avenir.

Car c'était toujours dans le tabernacle que Moise allait chercher
1'éclaircissement de ses difficultés et de ses doutes ; et la priere était
son unique recours contre la malice et les piéges des hommes. Ainsi
vous devez vous réfugier dans le secret de votre coeur pour implorer
le secours de Dieu avec plus d'instance. Nous lisons que Josué et les
enfants d'Israél furent trompés par les Gabaonites, parce qu'ils
n'avaient point auparavant consulté le Seigneur, et que, trop crédules
a leurs flatteuses paroles, ils se laisserent séduire par une fausse
piété.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 38

La plupart des hommes, dominés par les premieres
impressions, agissent sans consulter Dieu, et passent leur vie a se
repentir le soir de ce qu'ils ont fait le matin. On doit travailler
continuellement a vaincre une faiblesse si déplorable, en s'efforcant
de résister aux mouvements soudains qui s'élévent en nous. Celui qui
n'est pas maitre de soi court un grand péril ; il est a chaque instant
pres de tomber. Il faut s'exercer a vouloir, & dompter l'imagination

qui emporte l'dme, a soumettre le coeur et ses désirs a une regle
inflexible.

Mais que ferons-nous, pauvres infirmes, si nous ne sommes
aidés, secourus ! De nous-mémes nous ne pouvons rien. Le Seigneur
est notre seule force ; implorons-le donc avec confiance, implorons-
le sans cesse ; la priere de l'humble pénetre le ciel. Levons les yeux
sur la montagne d'ou nous viendra le secours. Seigneur, Dieu de
mon salut, j'ai crié devant vous le jour et la nuit ; ce pauvre a crié, et
le Seigneur l'a exaucé, et il l'a sauvé de toutes ses tribulations. Béni
soit le Seigneur, parce qu'il a entendu la voix de ma priere ! Le
Seigneur est mon aide et mon protecteur ; mon ceeur a espéré en lui,
et il m'a secouru, et ma chair a refleuri, et du fond de ma volonté je
le louerai. Tous mes os diront : Seigneur, qui est semblable a vous !

163



39. Qui'il faut éviter lempressement dans les affaires

1. Jésus-Christ : Mon fils, remettez-moi toujours vos intéréts ;
j'en disposerai selon ce qui sera le mieux, au temps convenable.

Attendez ce que j'ordonnerai et vous y trouverez un grand
avantage.

2. Le fidele : Seigneur, je vous remets tout avec beaucoup de
joie, car j'avance bien peu quand je n'ai que mes propres lumigres.

Oh! que ne puis-je, oubliant l'avenir, m'abandonner des ce
moment sans réserve a votre volonté souveraine !

3. Jésus-Christ : Mon fils, souvent I'homme poursuit avec
ardeur une chose qu'il désire ; 1'a-t'il obtenue, il commence a s'en
dégotter, parce qu'il n'y a rien de durable dans ses affections, et
qu'elles I'entrainent incessamment d'un objet a un autre.

Ce n'est donc pas peu de se renoncer soi-méme dans les plus
petites choses.

4. Le vrai progres de I'homme est I'abnégation de soi-méme ; et
I'homme qui ne tient plus a soi est libre et en assurance.

Cependant I'ancien ennemi, qui s'oppose a tout bien, ne cesse
pas de le tenter ; il lui dresse nuit et jour des embiiches, et s'efforce
de le surprendre pour le faire tomber dans ses picges. Veillez et
priez, dit le Seigneur, afin que vous n'entriez point en tentation.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 39

Il y a dans les affaires un danger terrible pour I'ame, lorsqu'elle
ne veille pas sur elle-méme attentivement. Nous ne parlons point des
tentations de l'intérét, si vives pourtant, si multipliées, et qui finissent
ordinairement par affaiblir la conscience. Alors méme qu'elles ne
produisent pas ce triste effet, elles dessechent le cceur, préoccupent
l'esprit, le détournent de Dieu et de la grande pensée du salut.

164



Il y a toujours quelque chose qui presse, qu'on ne peut laisser
en retard ; et sous ce prétexte, sans dessein formé, par le seul
entrainement des occupations qu'on s'est faites, on abandonne peu a
peu les exercices qui nourrissent la piété, les lectures saintes, la
priere, les devoirs indispensables de la religion; et ainsi la vie
s'écoule pleine de projets, de soucis, de travaux, dans 'oubli de la
seule chose nécessaire. Les maladies méme ne réveillent pas : aucun
avertissement n'est écouté.

Enfin la mort vient, saisit cet homme, le présente au Juge qui
l'interroge : Qu'as-tu fait du temps que je t'ai accordé ? L'infortuné
voit d'un coup d'eeil trente, quarante, soixante années consumees tout
enticres dans les soins de la terre, et il ne voit que cela. Son ame, il
n'y a point songé. Il est trop tard en ce moment pour commencer a
s'occuper d'elle, et son sort est fixé irrévocablement.

Ah'! Pensez avant tout a ce qui ne doit jamais finir. Cherchez
premierement le royaume de Dieu et sa justice, et le reste vous sera
donné par surcroit. Eteindre en soi le désir de ce qui passe, se confier
en la Providence, ne vouloir que ce qu'elle veut, comme elle le veut,
et quand elle le veut, c'est la voie de la paix et le seul fondement
solide d'espérance a la dernicre heure.

40. Que 'homme n'a rien de bon de lui-méme, et ne
peut se glorifier de rien

1. Le fidele : Seigneur, qu'est-ce que I'homme pour que vous
vous souveniez de lui ? Et qu'est-ce que le fils de l'homme pour que
vous le visitiez ?

Par ou l'homme a-t'il pu mériter votre grace ? De quoi,
Seigneur, puis-je me plaindre, si vous me délaissez ? Et qu'ai-je a
dire si vous ne faites pas ce que je demande ? Je ne puis certes
penser et dire avec vérité que ceci : Seigneur, je ne suis rien, je ne
peux rien de moi-méme, je n'ai rien de bon, je sens ma faiblesse en
tout, et tout m'incline vers le néant. Si vous ne m'aidez et ne me

165



fortifiez intérieurement, aussitot je tombe dans la tiédeur et le
relachement.

2. Mais vous, Seigneur, vous étes toujours le méme, et vous
demeurez éternellement bon, juste et saint, faisant tout avec bonté,
avec justice, avec sainteté, et disposant tout avec sagesse.

Pour moi, qui ai plus de penchant a m'éloigner du bien qu'a
m'en approcher, je ne demeure pas longtemps dans un méme état, et
je change sept fois le jour. Cependant je suis moins faible dés que
vous le voulez, dés que vous me tendez une main secourable, car
vous pouvez seul, sans I'aide de personne, me secourir et m'affermir
de telle sorte que je ne sois plus sujet a tous ces changements, et que
mon coeur se tourne vers vous seul et s'y repose a jamais.

3. Si donc je savais rejeter toute consolation humaine, soit pour
acquérir le ferveur, soit a cause de la nécessité qui me presse de vous
chercher, ne trouvant point d'homme qui me console, alors je
pourrais tout espérer de votre grace et me réjouir de nouveau dans les
consolations que je recevrais de vous.

4. Graces vous soient rendues, a vous de qui découle tout ce
qui m'arrive de bien.

Pour moi, je ne suis devant vous que vanité et néant, qu'un
homme inconstant et fragile. De quoi donc puis-je me glorifier ?
Comment puis-je désirer qu'on m'estime ? Serait-ce a cause de mon
néant ? mais quoi de plus insens¢ ? Certes, la vaine gloire est la plus
grande des vanités, et un mal terrible, puisqu'elle nous €loigne de la
véritable gloire, et nous dépouille de la grace céleste. Car, dés que
I'homme se complait en lui-méme, il commence a vous déplaire ; et
lorsqu'il aspire aux louanges humaines, il perd la vraie vertu.

5. La vraie gloire et la joie sainte est de se glorifier en vous et
non pas en soi ; de se réjouir de votre grandeur et non de sa propre
vertu ; de ne trouver de plaisir en nulle créature qu'a cause de vous.

166



Que votre nom soit loué et non le mien; qu'on exalte vos
oeuvres et non les miennes ; que votre saint nom soit béni, et qu'il ne
me revienne rien des louanges des hommes. Vous étes ma gloire et
la joie de mon coeur. En vous je me glorifierai ; je me réjouirai sans
cesse en vous et non pas en moi, si ce n'est dans mes infirmités.

6. Que les Juifs recherchent la gloire qu'on regoit les uns des
autres ; pour moi, je ne rechercherai que celle qui vient de Dieu seul.

Car toute gloire humaine, tout honneur du temps, toute
grandeur de ce monde, comparée a votre gloire éternelle, est folie et
vanité. O ma vérité, ma miséricorde, 6 mon Dieu! Trinité
bienheureuse ! a vous seule louange, honneur, gloire, puissance dans
les siecles des siecles !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 40

Si je descends en moi-méme, et que je m'interroge sur ce que je
suis, que trouvé-je, 6 mon Dieu ! Une raison incertaine toujours pres
de s'égarer : d'inconstantes affections, un mélange inexplicable
d'espérances et de craintes vaines, des inclinations viciées, une foule
innombrable de désirs qui sans cesse m'agitent et me tourmentent,
quelquefois une joie fugitive, habituellement un profond ennui, je ne
sais quel instinct du ciel et de toutes les passions de la terre, une
volonté infirme qui tout ensemble veut et ne veut pas, un grand
orgueil dans une grande misere ; voila mon état tel que le péché I'a
fait, et je sens de plus en moi l'impuissance de relever une nature si
profondément déchue.

Il a fallu que Dieu méme vint soulever ce poids immense de
dégradations : sans un rédempteur divin, 1'éternité entiére aurait passé
sur les ruines de 1'homme. Il a paru ce Rédempteur, il a dit: Me
voici | Et son sang a satisfait a la supréme justice, et sa grace a réparé
le désordre de l'intelligence et le désordre du cceur : elle a rétabli
I'image de Dieu dans sa créature tombée. Incompréhensible mystere
d'amour ! et comment répondre a un tel bienfait ?

167



Reconnaissons au moins notre faiblesse et notre indigence ; ne
nous attribuons aucun des biens qui nous sont donnés gratuitement ;
rendons la gloire & qui elle appartient, et entrons de toutes les
puissances de notre étre dans les sentiments du Prophéte . Seigneur
mon Dieu, je vous ai invoqué, et vous m'avez guéri. Vous avez retiré
mon dme de l'enfer, et vous m'avez séparé de ceux qui descendent
dans le lac. Chantez le Seigneur, vous qui étes ses saints, et célébrez
la mémoire de sa sainteté !

41. Du mépris de tous les honneurs du temps

1. Jésus-Christ : Mon fils, n'enviez point les autres si vous les
voyez honorés et ¢élevés tandis qu'on vous méprise et qu'on vous
humilie.

Elevez votre coeur au ciel vers moi et vous ne vous affligerez
point d'étre méprisé des hommes sur la terre.

2. Le fidele : Seigneur, nous sommes aveuglés et la vanité nous
séduit bien vite.

Si je me considére attentivement, je reconnais qu'aucune
créature ne m'a jamais fait d'injustice, et qu'ainsi je n'ai nul sujet de
me plaindre de vous. Aprés vous avoir tant offensé et si griévement,
il est juste que toute créature s'arme contre moi. La honte et le
mépris, voila donc ce qui m'est dii ; et a vous la louange, 'honneur et
la gloire. Et si je ne me dispose a souffrir avec joie, a désirer méme
d'étre méprisé, abandonné de toutes les créatures et compté pour rien,
je ne puis ni posséder au-dedans de moi une paix solide, ni recevoir
la lumiére spirituelle, ni étre parfaitement uni a vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 41

Celui qui s'examine devant Dieu a la lumiere de la vérité se
méprise souverainement, parce qu'il ne trouve en soi, sans la grace,
qu'un fond immense de corruption : et dés lors, loin de rechercher
l'estime, les respects, les honneurs, il se réfugie dans son abjection

168



comme dans le seul asile contre l'orgueil, la plus grande de ses
miseres.

Si on I'abaisse, si on le dédaigne, il ne se plaint ni ne s'irrite ; il
reconnait qu'on lui fait justice, et I'on ne saurait tant 1'humilier qu'il
ne s’humilie encore davantage intérieurement ; car, en tout, c'est Dieu
qu'il regarde, et non pas les hommes. Il dit comme Job : Si je veux
me justifier, ma bouche me condamnera : et si elle entreprend de
montrer mon innocence, elle ne prouvera que mon crime.

Puis, dans l'amertume de son cceur, appelant la miséricorde, il
invoque le Pére céleste, qui a pitié de sa pauvre créature. J'ai péché :
que ferai-je, 0 Sauveur des hommes ? Pourquoi avez-vous mis la
guerre entre vous et moi, et suis-je devenu a charge a moi-méme ?
Pourquoi n'dtez-vous pas mon péché, et n'effacez-vous pas mon
iniquité ? Voila que je dormirai dans la poussiere, et quand vous me
chercherez le matin, je ne serai plus.

Heureux celui qui s'accuse, car il obtiendra le pardon ! Heureux
celui qui choisit la derniére place, car on lui dira : Montez plus haut.

42. Quil ne faut pas que notre paix dépende des
hommes

1. Jésus-Christ : Si vous faites dépendre votre paix de quelque
personne, a cause de I'habitude de vivre avec elle et de la conformité
de vos sentiments, vous serez dans l'inquiétude et le trouble.

Mais si vous cherchez votre appui dans la vérit¢ immuable et
toujours vivante, vous ne serez point accablé de tristesse quand un
ami s'é¢loigne ou meurt. Toute amiti¢ doit étre fondée sur moi ; et
c'est pour moi que vous devez aimer tous ceux qui vous paraissent
aimables et qui vous sont les plus chers en cette vie. Sans moi,
l'amitié est stérile et dure peu, et toute affection dont je ne suis pas le
lien n'est ni véritable ni pure. Vous devez étre mort a toutes ces
affections humaines, jusqu'a souhaiter de n'avoir, s'il se pouvait,

169



aucun commerce avec les hommes. Plus 'homme s'éloigne des
consolations de la terre, plus il s'approche de Dieu. Et il s'¢leve
d'autant plus vers Dieu qu'il descend plus profond en lui-méme, et
qu'il est plus vil & ses propres yeux.

2. Celui qui s'attribue quelque bien empéche que la grace de
Dieu descende en lui, parce que la grace de I'Esprit-Saint cherche
toujours les coeurs humbles.

Si vous savez vous anéantir parfaitement et bannir de votre
coeur tout amour de la créature, alors, venant a vous, je vous
inonderai de ma grace. Quand vous regardez la créature, vous perdez
de vue le créateur. Apprenez a vous vaincre en tout a cause de lui et
vous pourrez alors parvenir a le connaitre. Le plus petit objet désir¢,
aimé avec exces, souille I'ame et la sépare du souverain bien.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 42

La religion sanctifie tout, et ne détruit rien, hors le péché ; elle
n'interdit pas les affections naturelles, au contraire, il y en a qu'elle
commande expressément, et le précepte de I'amour mutuel est un de
ceux que 1'Evangile inculque avec le plus de soin. Aimons-nous les
uns les autres, répete sans cesse 1'apotre saint Jean. Celui qui n'aime
point demeure dans la mort, il ne connait pas Dieu, car Dieu est
amour. Et, dans la nuit de la Céne, ne voyons-nous pas reposer sur le
ceeur de Jésus le disciple qu'il aimait ?

Mais nos affections, pour étre pures, doivent avoir leur principe
en Dieu, leur régle dans sa volonté. Alors ce ne sont plus des
sentiments de la terre, qui en passant, agitent et troublent I'ame : c'est
quelque chose de 1'éternité¢, comme elle invariable, et calme comme
elle. Défiez-vous des attachements qui altérent la paix du cceur. Nulle
créature ne doit étre aimée qu'avec une soumission parfaite aux
ordres de la Providence.

Toujours nous devons étre préts a supporter sans plainte ce qui
afflige le plus la nature : 'absence, la séparation, la mort méme, nous
souvenant de ce que dit I'Apotre : Nous ne voulons pas, mes freres,

170



que vous soyez dans l'ignorance touchant ceux qui dorment, afin que
vous ne vous attristiez pas comme les autres hommes, qui n'ont point
d'espérance. Car, si nous croyons que Jésus est mort et ressuscite,
ainsi Dieu amenera avec Jésus ceux qui se seront endormis en lui.
Nous vous disons ceci d'apres la parole du Seigneur : nous qui
vivons, qui sommes réservés pour Son avenement, nous ne
préviendrons point ceux qui sont déja dans le sommeil. Car au
commandement de 'Archange, a sa voix, au son de la trompette de
Dieu, le Seigneur lui-méme descendra du ciel, et les morts qui
reposent dans le Christ se leveront les premiers. Ensuite, nous qui
vivons et qui serons demeurés jusqu'alors, nous serons enlevés avec
eux dans les nuees, au-devant du Christ, au milieu des airs : et ainsi
nous serons a jamais avec le Seigneur. Consolez-vous les uns les
autres dans ces paroles

43. Contre la vaine science du siecle

1. Jésus-Christ : Mon fils, ne vous laissez pas émouvoir au
charme et a la beauté des discours des hommes, car le royaume de
Dieu ne consiste pas dans les discours, mais dans les oeuvres.

Soyez attentif a mes paroles qui enflamment le coeur, éclairent,
attendrissent I'ame, et la remplissent de consolation. Ne lisez jamais
pour paraitre plus savant ou plus sage ; Etudiez-vous a mortifier vos
vices ; cela vous servira plus que la connaissance des questions les
plus difficiles.

2. Apres avoir beaucoup lu et beaucoup appris, il en faut
toujours revenir a l'unique principe de toutes choses :

C'est moi qui donne a ['homme la science et qui éclaire
l'intelligence des petits enfants, plus que I'homme ne le pourrait par
aucun enseignement. Celui a qui je parle est bientot instruit, et fait
de grands progrés dans la vie de l'esprit. Malheur a ceux qui
interrogent les hommes sur toutes sortes de questions curieuses et qui
s'inquietent peu d'apprendre a me servir ! Viendra le jour ou Jésus-

171



Christ, le Maitre des maitres, le Seigneur des anges, apparaitra pour
demander compte a chacun de ce qu'il sait, c'est-a-dire pour examiner
les consciences. Et alors, la lampe a la main, il scrutera Jérusalem :
les secrets des ténebres seront dévoilés, et toute langue se taira.

3. C'est moi qui, en un moment, éleve 1'ame humble et la fais
pénétrer plus avant dans la vérité éternelle que ne le pourrait celui
qui aurait étudié dix années dans les écoles.

J'enseigne sans bruit de paroles, sans embarras d'opinion, sans
faste, sans arguments, sans disputes. J'apprends a mépriser les biens
de la terre, a dédaigner ce qui passe, a rechercher et a golter ce qui
est éternel, a fuir les honneurs, a souffrir les scandales, a mettre en
moi toute son espérance, a ne désirer rien hors de moi et a m'aimer
ardemment par-dessus tout.

4. Quelques-uns, en m'aimant ainsi, ont appris des choses
toutes divines, dont ils parlaient d'une manicre admirable.

Ils ont fait plus de progrés en quittant tout, que par une
profonde étude. Mais je dis aux uns des choses plus générales ; aux
autres, de plus particulieres. J'apparais a quelques-uns doucement
voilé sous des ombres et des figures; je révele a d'autres mes
mystéres au milieu d'une vive splendeur. Les livres parlent a tous le
méme langage, mais il ne produit pas sur tous les mémes
impressions, parce que moi seul j'enseigne la vérité au-dedans, je
scrute les cceurs, je pénetre leurs pensées, j'excite a agir, et je
distribue mes dons a chacun selon qu'il me plait.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 43

Plusieurs se fatiguent et se tourmentent pour acquérir la
science, et j'ai vu, dit le Sage, que cela aussi était vanité, travail et
affliction d'esprit.

A quoi vous servira de connaitre les choses de ce monde,
quand ce monde méme aura pass€¢ ? Au dernier jour, on ne vous
demandera pas ce que vous avez su, mais ce que vous avez fait, et il

172



n'y a plus de science dans les enfers, vers lesquels vous vous hatez.
Cessez un vain labeur. Qui que vous soyez, vous n'avez que trop
cultivé 1'arbre dont les fruits donnent la mort. Laissez la science qui
nourrit 1'orgueil, la science qui enfle, pour vous occuper uniquement
d'acquérir celle qui fait les humbles et les saints, la charité, qui édifie.
Apprenez a vous humilier, a connaitre votre néant et votre
corruption.

Alors Dieu viendra vers vous, il vous éclairera de sa lumiére, il
vous enseignera, dans le secret des secrets, cette science merveilleuse
dont Jésus a dit : Je vous bénis, mon Pére, Seigneur du ciel et de la
terre, parce que vous avez caché ces choses aux sages et aux
prudents, et les avez révélées aux petits.

44. Qu'il ne faut point s'embarrasser dans les choses
extérieures

1. Jésus-Christ : Mon fils, il faut que vous vous teniez dans
l'ignorance de beaucoup de choses, que vous soyez comme mort au
monde, et que le monde soit mort pour vous.

Il faut aussi fermer 1'oreille a bien des discours et penser plutot
a vous conserver en paix. Il vaut mieux détourner les yeux de ce qui
déplait et laisser chacun dans son sentiment, que de s'arréter a
contester. Si vous prenez soin d'avoir Dieu pour vous et que son
jugement vous soit toujours présent, vous supporterez sans peine
d'étre vaincu.

2. Le fidele : Hélas ! Seigneur, ou en sommes-nous venus ? On
pleure une perte temporelle, on court, on se fatigue pour le moindre
gain, et I'on oublie les pertes de I'ame ou I'on ne s'en souvient qu'a
peine et bien tard.

On est attentif a ce qui ne sert que peu ou point du tout, et 1'on
passe avec négligence sur ce qui est souverainement nécessaire,
parce que I'homme se répand tout entier au-dehors et que, s'il ne

173



rentre promptement en lui-méme, il demeure avec joie enseveli dans
les choses extérieures.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 44

Si vous saviez mourir demain, que vous importeraient les
choses de la terre, ce qui se fait, ce qui se dit autour de vous ? Eh
bien ! Vous mourrez demain ; car la vie est a peine d'un jour.

Soyez donc deés ce moment tel que vous voudriez avoir été,
quand 1'éternité s'ouvrira devant vous. Ni la science, ni la richesse, ni
rien de ce qui est du monde ne vous servira au jugement de Dieu :
vous n'y porterez que vos ceuvres. Il y avait un homme riche dont les
terres avaient produit une moisson extraordinaire ; et il pensait en
lui-méme, disant : Que ferai-je ? Car je n'ai point de lieu ou
recueillir tous ces fruits. Et il dit : Voici ce que je ferai : j'abattrai
mes greniers, et j'en bdtirai de plus grands, et j'y amasserai toute ma
récolte et tous mes biens : et je dirai a mon dme : Mon ame, tu as
beaucoup de biens en réserve pour plusieurs années ; repose-toi,
mange, bois, fais bonne cheére. Mais Dieu lui dit : Insensé, cette nuit
méme, on te redemandera ton ame ; et pour qui sera ce que tu as
amassé ? Ainsi en est-il de celui qui thésaurise pour lui-méme, et qui
n'est pas riche devant Dieu.

45. Quil ne faut pas croire tout le monde, et quil est
difficile de garder une sage mesure dans ses paroles

1. Le fidéle : Secourez-moi, Seigneur, dans la tribulation : car
le salut ne vient pas de lI'homme.

Combien de fois ai-je en vain cherché la fidélité ou je croyais
la trouver ? combien de fois I'ai-je trouvée ou je l'attendais le moins ?
Vanité donc d'espérer dans les hommes ; mais vous étes, mon Dieu,
le salut des justes. Soyez béni, Seigneur, en tout ce qui nous arrive.
Nous sommes faibles et changeants, un rien nous séduit et nous
¢branle.

174



2. Quel est I'hnomme si vigilant et si réservé, qu'il ne tombe
jamais dans aucune surprise, ni dans aucune perplexité ?

Mais celui, mon Dieu, qui se confie en vous et qui vous
cherche dans la simplicité de son coeur, ne chancelle pas si aisément.
Et s'il éprouve quelque affliction, s'il est engagé en quelque
embarras, vous l'en tirerez bient6t ou vous le consolerez, car vous
n'abandonnez pas pour toujours celui qui espere en vous. Quoi de
plus rare qu'un ami fidele, qui ne s'éloigne point quand l'infortune
accable son ami ? Seigneur, vous &tes seul constamment fidele et nul
ami n'est comparable a vous.

3. Oh! que de sagesse dans ce que disait cette sainte ame :
Mon coeur est affermi et fonde en Jésus-Christ !

S'il en était ainsi de moi, je serais moins troublé par la crainte
des hommes et moins ému de leurs paroles malignes. Qui peut
prévoir, qui peut détourner tous les maux a venir ? Si ceux qu'on a
prévus souvent blessent encore, que sera-ce donc de ceux qui nous
frappent inopinément ? Pourquoi, malheureux que je suis, n'ai-je pas
pris de plus siires précautions pour moi-méme ? Pourquoi aussi ai-je
eu tant de crédulité pour les autres ? Mais nous sommes des
hommes, et rien autre chose que des hommes fragiles, quoique
plusieurs nous croient ou nous appellent des anges. A qui croirai-je,
Seigneur, si ce n'est a vous ? Vous €tes la vérité qui ne trompe point
et qu'on ne peut tromper. Au contraire, tout homme est menteur,
faible, inconstant, fragile, surtout dans ses paroles ; de sorte qu'on
doit a peine croire d'abord ce qui parait le plus vrai dans ce qu'il dit.

4. Que vous nous avez sagement avertis de nous défier des
hommes ; que /'homme a pour ennemis ceux de sa propre maison, et
que si quelqu'un dit : Le Christ est ici, ou il est la, il ne faut pas le
croire.

Une dure expérience m'a éclairé ; heureux si elle sert a me
rendre moins insensé et plus vigilant! Soyez discret, me dit
quelqu'un, soyez discret ; ce que je vous dis n'est que pour vous. Et

175



pendant que je me tais et que je crois la choses secrete, il ne peut lui-
méme garder le silence qu'il m'a demandé¢ ; mais dans l'instant, il me
trahit, se trahit lui-méme et s'en va. Eloignez de moi, Seigneur, ces
confidences trompeuses ; ne permettez pas que je tombe entre les
mains de ces hommes indiscrets, ou que je leur ressemble. Mettez
dans ma bouche des paroles invariables et vraies ; et que ma langue
soit étrangere a tout artifice. Ce que je ne peux souffrir en autrui, je
dois m'en préserver avec soin.

5. Oh ! qu'il est bon, qu'il est nécessaire pour la paix, de se taire
sur les autres, de ne pas tout croire indifféremment, ni tout redire
sans réflexion, de se découvrir a peu de personnes, de vous chercher
toujours pour témoin de son coeur, de ne pas se laisser emporter a
tout vent de paroles, mais de désirer que tout en nous et hors de nous
s'accomplisse selon qu'il plait a votre volonté.

Que c'est encore un slir moyen pour conserver la grace céleste,
de fuir ce qui a de I'éclat aux yeux des hommes, de ne point
rechercher ce qui semble attirer leur admiration, mais de travailler
ardemment a acquérir ce qui produit la ferveur et corrige la vie! A
combien d'hommes a été funeste une vertu connue et louée trop tot !
Que de fruits, au contraire, d'autres ont tirés d'une grace conservée en
silence durant cette vie fragile, qui n'est qu'une tentation et une
guerre continuelle !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 45

Ne vous appuyez pas sur les hommes ; car ils vous manqueront
tot ou tard. L'homme est faible, indiscret, inconstant, léger, enclin a
tout rapporter a soi. Le moindre caprice I'¢loigne, le moindre intérét
suffit pour le transformer en ennemi. Alors, il se montre tel qu'il est.
Il vous aimait, mais pour lui-méme, pour tirer parti de vous au
besoin. Fuyez, fuyez ces faux amis du monde. Celui-ci vous trahit,
cet autre vous délaisse. Arrive-t-il des circonstances qui vous forcent
a recourir a eux, tous commencent a s'excuser. Le premier dit : J'ai
acheté une terre, il faut nécessairement que j'aille la voir ; je vous
supplie de m'excuser. Un autre dit : J'ai acheté cinq paires de beeufs,

176



et je vais les éprouver ; je vous supplie de m'excuser. Un autre dit :
J'ai épousé une femme, et c'est pourquoi je ne puis aller. Voila les
amitiés humaines.

Vous seul, mon Dieu, vous seul n'abandonnez point ceux qui
esperent en vous : toujours vous €tes pres d'eux pour les soutenir et
les consoler. Jamais vous ne vous lassez d'entendre leurs
gémissements, d'écouter leurs plaintes, de recueillir leurs larmes.
Rien n'est au-dessus de votre tendresse : cet homme abject aux yeux
des hommes, ce pauvre rebuté de toutes parts, vous l'assistez, mon
Dieu, sur le lit de sa douleur, et votre main retourne son lit pour y
reposer ses infirmités ; puis, quand sa tache est accomplie, a la fin du
jour, vous le recevrez dans I'éternelle paix.

46. Qu'il faut mettre sa confiance en Dieu, lorsqu'on est
assailli de paroles injurieuses

1. Jésus-Christ : Mon fils, demeurez ferme, et espérez en moi.
Qu'est-ce, apres tout, que des paroles ? un vain bruit : elles frappent
l'air, mais ne brisent point la pierre.

Si vous é€tes coupable, songez que votre désir doit étre de vous
corriger. Si votre conscience ne vous reproche rien, pensez que vous
devez souffrir avec joie cette 1égere peine pour Dieu. C'est bien le
moins que de temps en temps vous supportiez quelques paroles, vous
qui ne pouvez encore soutenir de plus dures épreuves. Et pourquoi
de si petites choses vont-elles jusqu'a votre coeur, si ce n'est que vous
étes encore charnel, et trop occupé des jugements des hommes ?
Vous craignez le mépris, et a cause de cela vous ne voulez pas étre
repris de vos fautes et vous cherchez des excuses pour les couvrir.

2. Scrutez mieux votre coeur et vous reconnaitrez que le monde
vit encore en vous, et le vain désir de plaire aux hommes.

Car votre répugnance a ¢étre abaissé, confondu par vos
faiblesses, prouve que vous n'avez pas une humilité sincére, que vous

177



n'étes pas véritablement mort au monde, et que le monde n'est pas
crucifié pour vous. Ecoutez ma parole et vous vous inquiéterez peu
de toutes les paroles des hommes. Quand on dirait contre vous tout
ce que peut inventer la plus noire malice, en quoi cela vous nuirait-il,
si vous le laissez passer comme la paille que le vent emporte ? En
perdriez-vous un seul cheveu ?

3. Celui dont le coeur n'est pas renfermé en lui-méme et qui n'a
pas Dieu toujours présent, s'émeut aisément d'une parole de blame.

Mais celui qui se confie en moi et qui ne s'appuie pas sur son
propre jugement, ne craindra rien des hommes. Car c'est moi qui
connais et qui juge ce qui est secret, je sais la vérité de toutes choses,
qui a fait l'injure et qui la souffre. Cette parole, elle est venue de
moi ; cet événement, je 'ai permis afin que ce qu'il y a de caché dans
beaucoup de ceeurs fut révélé. Je jugerai l'innocent et le coupable ;
mais par un secret jugement, j'ai voulu auparavant éprouver l'un et
l'autre.

4. Le témoignage des hommes trompe souvent, mais mon
jugement est vrai ; il subsistera et ne sera point ébranlé.

Le plus souvent il est caché et peu de personnes le découvrent
en chaque chose ; cependant il n'erre jamais et ne peut errer, quoiqu'il
ne paraisse pas toujours juste aux yeux des insensés. C'est donc a
moi qu'il faut remettre le jugement de tout, sans jamais s'en rapporter
a son propre sens. Le juste ne sera point troublé, quoiqu'il arrive
par l'ordre de Dieu. 11 lui importera peu qu'on l'accuse injustement.
Et si d'autres le défendent et réussissent a le justifier, il n'en concevra
pas non plus une vaine joie. Car il se souvient que c'est moi qui
sonde les coeurs et les reins, et que je ne juge point sur les dehors et
les apparences humaines. Ce qui parait louable au jugement des
hommes, souvent est criminel a mes yeux.

5. Le fidele : Seigneur, mon Dieu, juge infiniment juste, fort et
patient, qui connaissez la fragilit¢ de I'homme et son penchant au

178



mal, soyez ma force et toute ma confiance ; car ma conscience ne me
suffit pas.

Vous connaissez ce que je ne connais point; ainsi j'ai di
m'abaisser sous tous les reproches et les supporter avec douceur.
Pardonnez-moi, dans votre bonté, toutes les fois que je n'ai pas agi de
la sorte, et donnez-moi plus abondamment la grace qui apprend a
souffrir. Car je dois compter bien plus sur votre grande miséricorde
pour obtenir le pardon, que sur ma vertu apparente, pour justifier ce
que ma conscience recele. Quoique je ne me reproche rien, je ne
suis cependant pas justifié pour cela; parce que sans votre
miséricorde, nul homme vivant ne sera juste devant vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 46

Vous serez heureux quand on vous maudira, et qu'on vous
persécutera, et qu'on dira faussement toute sorte de mal contre
vous ; réjouissez-vous alors, et soyez ravis de joie, parce que votre
récompense est grande dans les cieux. Combien cependant, malgré
cette parole, ne nous troublons-nous pas des discours des hommes et
de leurs jugements ! Nous ne pouvons supporter qu'on nous abaisse ;
nous voulons a tout prix étre loués, estimés. Séduits par un vain
fantdbme de réputation, nous oublions Dieu et ses enseignements, et
les biens qu'il promet aux humbles. Etrange effet de 1'orgueil toujours
vivant au fond de notre misérable coeur !

Que vous importent 'outrage, l'injure, la calomnie ? D'ou vient
qu'elle excite en vous une peine si ameére, un si vif ressentiment ?
Craignez-vous donc d'avoir trop de moyens d'expiation, trop
d'espérance de miséricorde ? Mais on vous accuse a tort ! Aimeriez-
vous mieux que ce flt avec justice ? Si vous n'avez pas commis la
faute qu'on vous reproche, que d'autres vous avez commises qu'on ne
vous reproche point !

Descendez dans votre conscience, vous y entendrez une voix
plus sévere que celles qui s'élevent contre vous. Celles-ci se tairont ;
mais l'autre parlera devant le Juge en présence duquel tout a I'heure

179



vous comparaitrez, loin des bruits de la terre, dans le silence de
|'éternité. Pensez a ce moment formidable, et vous vous inquiéterez
peu de ce que les hommes pensent de vous.

47. Qu'il faut étre prét a souffrir pour la vie éternelle
tout ce qu'il y a de plus pénible

1. Jésus-Christ: Mon fils, que les travaux que vous avez
entrepris pour moi ne brisent pas votre courage, et que les afflictions
ne vous abattent pas entiérement ; mais qu'en tout ce qui arrive, ma
promesse vous console et vous fortifie.

Je suis assez puissant pour vous récompenser au-dela de toutes
bornes et de toute mesure. Vous ne serez pas longtemps ici dans le
travail, ni toujours chargé de douleurs. Attendez un peu et vous
verrez promptement la fin de vos maux. Une heure viendra ou le
travail et le trouble cesseront. Tout ce qui passe avec le temps est
peu de chose et ne dure guére.

2. Faites ce que vous avez a faire ; travaillez fidélement a ma
vigne, et je serai moi-méme votre récompense.

Ecrivez, lisez, chantez mes louanges, gémissez, gardez le
silence, priez, souffrez courageusement l'adversité ; la vie éternelle
est digne de tous ces combats, et de plus grands encore. Il y a un
jour connu du Seigneur ou la paix viendra ; et il n'y aura plus de jour
ni de nuit comme sur cette terre mais une lumicre perpétuelle, une
splendeur infinie, une paix inaltérable, un repos assuré. Vous ne
direz plus alors : Qui me délivrera de ce corps de mort ? Vous ne
vous écrierez plus: Malheur a moi, parce que mon exil a été
prolongé ! car la mort sera détruite, et le salut sera éternel ; plus
d'angoisse, une joie ravissante, une société de gloire et de bonheur.

3. Oh ! si vous aviez vu, dans le ciel, les couronnes immortelles
des saints ! de quel glorieux état resplendissent ces hommes que le
monde méprisait et regardait comme indignes de vivre ! aussitot,

180



certes, vous vous prosterneriez jusque dans la poussicre, et vous
aimeriez mieux étre au-dessous de tous qu'au-dessus d'un seul.

Vous ne désireriez point les jours heureux de cette vie ; mais
plutdt vous vous réjouiriez de souffrir pour Dieu, et vous regarderiez
comme le plus grand gain d'étre compté pour rien parmi les hommes.

4. Oh ! si vous gofitiez ces vérités, si elles pénétraient jusqu'au
fond de votre coeur, comment oseriez-vous vous plaindre, méme une
seule fois ?

Est-il rien de pénible qu'on ne doive supporter pour la vie
¢ternelle ? Ce n'est pas peu de gagner ou de perdre le royaume de
Dieu. Levez donc les yeux au ciel. Me voila, et avec moi tous mes
saints ; ils ont soutenu dans ce monde un grand combat; et
maintenant ils se réjouissent, maintenant ils sont consolés et a 1'abri
de toute crainte, maintenant ils se reposent, et ils demeureront a
jamais avec moi dans le royaume de mon Pere.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 47

Quand la vie nous parait pesante, quand nous sommes pres de
succomber a la tristesse de l'exil, levons les yeux et contemplons
l'aurore de notre délivrance ; car cette enveloppe mortelle s'en va se
détruisant, mais I'homme intérieur se renouvelle de jour en jour.
Attendons, souffrons en paix ; I'heure du repos approche.

Les légeres tribulations de cette vie d'un moment, nous élevant
sans mesure, produisent en nous un poids éternel de gloire.
Qu'importe un peu de fatigue, un peu de travail sur la terre ? Nous
passons, et n'avons point ici de cité permanente. Jésus est allé devant
pour nous préparer une demeure en la maison de son Pere ; et puis
il viendra et il nous prendra avec lui, afin que la ou il est, nous y
soyons aussi. O Jésus ! O mon Sauveur ! Mon dme languit apres
vous, elle vous désire comme le cerf altéré désire l'eau des fontaines.
Venez, ne tardez pas !

181



Loin de vous nous sommes assis dans l'ombre de la mort.
Hatez-vous, Seigneur ; faites luire sur nous la lumiére de votre face,
et qu'elle nous guide a la céleste Jérusalem, au pied du trone de
I'Agneau. La, dans le ravissement de l'amour, dans l'immortelle
extase de la joie, les cheeurs des Bienheureux, mélés aux cheeurs des
Anges, célebrent le Dieu trois fois saint. Et moi, Seigneur, sur le
bord des fleuves de Babylone, j'ai pleuré en me ressouvenant de
Sion. Console-toi, mon ame, préte l'oreille : n'entends-tu pas dans le
lointain comme le premier murmure qui annonce l'arrivée de
I'Epoux ? Encore un moment, et tu le verras ; encore un moment, et
rien jamais ne pourra te séparer de lui.

48. De l'éternité bienheureuse et des miseres de cette
vie

1. Le fidéle : O bienheureuse demeure de la cité céleste ! Jour
éclatant de I'éternité, que la nuit n'obscurcit jamais et que la vérité
souveraine éclaire perpétuellement de ses rayons ; jour immuable de
joie et de repos, que nulle vicissitude ne trouble !

Oh'! que ce jour n'a-t'il lui déja sur les ruines du temps et de
tout ce qui passe avec le temps! Il luit pour les saints dans son
éternelle splendeur ; mais nous, voyageurs sur la terre, nous ne le
voyons que de loin, comme a travers un voile.

2. Les citoyens du ciel en connaissent les délices ; mais les fils
d'Eve, encore exilés, gémissent sur l'amertume et l'ennui de la vie
présente.

Les jours d'ici-bas sont courts et mauvais, pleins de douleurs et
d'angoisses. L'homme y est souillé de beaucoup de péchés, engagé
dans beaucoup de passions, agité par mille craintes, embarrassé de
mille soins, emporté ¢a et 1a par la curiosité, séduit par une foule de
chimeéres, environné d'erreurs, brisé de travaux, accablé de tentations,
énervé de délices, tourmenté par la pauvreté.

182



3. Oh! quand viendra la fin de ces maux ? quand serai-je
délivré de la misérable servitude des vices ? quand me souviendrai-
je, Seigneur, de vous seul ? quand gofterai-je en vous une pleine
joie ?

Quand, dégagé de toute entrave, jouirai-je d'une vraie liberté,
désormais exempte de toute peine et du corps et de l'esprit ? Quand
posséderai-je une joie solide, assurée, inaltérable, paix au-dedans et
au-dehors, paix affermie de toutes parts 2 O bon Jésus ! quand me
sera-t'il donné de vous voir, de contempler la gloire de votre régne ?
quand me serez-vous tout en toute chose ? Quand serai-je avec vous
dans ce royaume que vous avez préparé de toute éternité a vos élus ?
J'ai été délaissé, pauvre, exilé, en une terre ennemie, ou il y a guerre
continuelle et de grandes infortunes.

4. Consolez mon exil, adoucissez 1'angoisse de mon coeur : car
il soupire apres vous de toute 'ardeur de ses désirs.

Tout ce que le monde m'offre ici-bas pour me consoler me
pese. Je voudrais m'unir intimement a vous, et je ne puis atteindre a
cette ineffable union. Je voudrais m'attacher aux choses du ciel, et
mes passions immortifiées me replongent dans celles de la terre.
Mon ame aspire a s'élever au-dessus de tout, et la chair me rabaisse
au-dessous, malgré mes efforts. Ainsi, homme misérable, j'ai sans
cesse la guerre au-dedans de moi et je me suis a charge a moi-méme,
l'esprit voulant s'élever toujours et la chair toujours descendre !

5. Oh ! combien je souffre en moi lorsque, méditant les choses
du ciel, celles de la terre viennent en foule se présenter a ma pensée
durant la priere ! Mon Dieu, ne vous éloignez pas de moi et
n'abandonnez point votre serviteur dans votre colere.

Faites briller votre foudre et dissipez ces visions de la chair :
lancez vos fleches, et mettez en fuite ces fantomes de l'ennemi.
Rappelez a vous tous mes sens ; faites que j'oublie toutes les choses
du monde et que je rejette promptement avec mépris ces criminelles
images. Eternelle vérité, prétez-moi votre secours afin que nulle

183



chose vaine ne me touche. Venez en moi, céleste douceur, et que
tout ce qui n'est pas pur s'évanouisse devant vous. Pardonnez-moi
aussi, et usez de miséricorde, toutes les fois que dans la pricre je
m'occupe d'autre chose que de vous. Car je confesse sinceérement
que la distraction m'est habituelle. Dans le mouvement ou dans le
repos, bien souvent je ne suis point ou est mon corps, mais plutot ou
mon esprit m'emporte. Je suis la ou est ma pensée, ma pensée est
d'ordinaire ou est ce que j'aime. Ce qui me plait naturellement ou par
habitude, voila ce qui d'abord se présente a elle.

6. Et c'est pour cela, 6 Vérité, que vous avez dit expressément :
Ou est votre trésor, la aussi est votre coeur.

Si j'aime le ciel, je pense volontiers aux choses du ciel. Si
j'aime le monde, je me réjouis des prospérités du monde et je
m'attriste de ses adversités. Si j'aime la chair, je me représente
souvent ce qui est de la chair. Si j'aime I'esprit, ma joie est de penser
aux choses spirituelles. Car il est doux de parler et d'entendre parler
de tout ce que j'aime, et j'en emporte avec moi le souvenir dans ma
retraite. Mais heureux I'homme, 6 mon Dieu ! qui a cause de vous,
bannit de son coeur toutes les créatures, qui fait violence a la nature
et crucifie par la ferveur de l'esprit les convoitises de la chair, afin de
vous offrir du fond d'une conscience ou reégne la paix, une priere
pure, et que, dégagé au-dedans et au-dehors de tout ce qui est
terrestre, il puisse se méler au chceurs des anges !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 48

Les maladies, les peines, les souffrances, les tentations,
lI'invincible désir d'une félicité que rien ne nous offre ici-bas, tout
nous rappelle sans cesse a cette grande éternité ou la foi nous promet,
dans la possession de Dieu méme, le repos, la paix, le bien parfait,
infini, auquel nous aspirons de toutes les puissances de notre ame. Et
voila pourquoi les saints gémissent si amerement sous le poids des
liens qui les retiennent encore sur la terre ; voila pourquoi I'Apotre
s'écriait : Je désire que mon corps se dissolve, afin d'étre avec Jésus-
Christ.

184



Alors plus de crainte, plus de larmes, plus de combat, mais un
¢ternel triomphe et une joie éternelle. Si un faible reflet de la vérité
souveraine ravit déja notre intelligence, que sera-ce quand nous la
contemplerons dans son plein éclat ? Et si dés a présent, il est doux
d'aimer, que sera-ce quand nous nous abreuverons a la source méme
de I'amour ?

Oh! oui, Seigneur, je désire la dissolution de mon corps, afin
d'étre avec vous ! Cette espérance seule me console ; elle est toute
ma vie. Qu'est ce pour moi que le monde et que peut-il me donner ?
J'ai sé¢journé parmi les habitants de Cédar, et mon ame a été étrangere
au milieu d'eux. Votre royaume, mon Dieu, votre royaume, je n'ai
point d'autre patrie. Daignez y rappeler ce pauvre exilé, et il célébrera
éternellement vos miséricordes.

49. Du désir de la vie éternelle, et des grands biens
promis a ceux qui combattent courageusement

1. Jésus-Christ: Mon fils, lorsque le désir de I'éternelle
béatitude vous est donné d'en haut et que vous aspirez a sortir de la
prison du corps pour contempler ma lumicre sans ombre et sans
vicissitude, dilatez votre coeur et recevez avec amour cette sainte
aspiration.

Rendez grace de toute votre ame a la bonté céleste, qui vous
prodigue ainsi ses faveurs, qui vous visite avec tendresse, vous
excite, vous presse et vous souléve puissamment, de peur que votre
poids ne vous incline vers la terre. Car rien de cela n'est le fruit de
vos pensées ou de vos efforts, mais une grace de Dieu, qui a daigné
jeter sur vous un regard afin que, croissant dans la vertu et dans
I'humilité, vous vous prépariez a de nouveaux combats et que tout
votre coeur s'attache a moi avec la volonté ferme de me servir.

2. Quelque ardent que soit le feu, la flamme cependant ne
monte pas sans fumée.

185



Ainsi quelques-uns, quoique embrasés du désir des choses
célestes, ne sont point néanmoins entierement dégagés des affections
et des tentations de la chair. Et c'est pourquoi ils n'ont pas en vue la
seule gloire de Dieu, dans ce qu'ils demandent avec tant d'instance.
Tel est souvent votre désir, que vous croyez si vif et si siir. Car rien
n'est pur ni parfait, de ce qui est mélé d'intérét propre.

3. Demandez, non ce qui vous est doux, non ce qui vous offre
quelque avantage, mais ce qui m'honore et me plait; car si vous
jugez selon la justice, vous devez, docile a mes ordres, les préférer a
vos désirs et a tout ce qu'on peut désirer.

Je connais votre désir ; j'ai entendu vos gémissements. Vous
voudriez jouir déja de la liberté glorieuse des enfants de Dieu ; déja
la demeure éternelle, la céleste patrie ou la joie ne tarit jamais, ravit
votre pensée. Mais l'heure n'est pas encore venue, vous €tes encore
dans un autre temps, temps de guerre, temps de travail et d'épreuves.
Vous désirez €tre rassasié du souverain bien, mais cela ne se peut
maintenant. C'est moi qui suis le bien supréme ; attendez-moi dit le
Seigneur, jusqu'a ce que vienne le royaume de Dieu.

4. 11 faut que vous soyez encore éprouvé sur la terre et exercé
de bien des maniceres. De temps en temps vous recevrez des
consolations, mais jamais assez pour rassasier vos désirs.

Ranimez donc votre force et votre courage pour accomplir et
pour souffrir ce qui répugne a la nature. I/ faut que vous vous
revétiez de I'homme nouveau, que vous vous changiez en un autre
homme. Il faut que souvent vous fassiez ce que vous ne voulez pas,
et que vous renonciez a ce que vous voulez. Ce que les autres
souhaitent réussira, mille obstacles s'opposeront a ce que vous
souhaitez. On écoutera ce que disent les autres, ce que vous direz
sera compté pour rien. Ils demanderont et ils obtiendront ; vous
demanderez et on vous refusera.

5. On parlera d'eux, on les exaltera ; et personne ne parlera de
VOus.

186



On leur confiera tel ou tel emploi, et I'on ne vous jugera propre
a rien. Quelquefois la nature s'en affligera ; et ce sera beaucoup si
vous le supportez en silence. C'est dans ces épreuves et une infinité
d'autres semblables que, d'ordinaire, on reconnait combien un vrai
serviteur de Dieu sait se renoncer et se briser a tout. Il n'est presque
rien qui vous fasse sentir autant le besoin de mourir a vous -méme,
que de voir et de souffrir ce qui répugne a votre volonté, surtout
lorsqu'on vous commande des choses inutiles ou déraisonnables. Et
parce que, assujetti a un supérieur, vous n'osez résister a son autoriteé,
il vous semble dur d'étre en tout conduit par un autre et de n'agir
jamais selon vos propres sens.

6. Mais pensez, mon fils, aux fruits de vos travaux, a leur
prompte fin, a leur récompense trop grande, et loin de les porter avec
douleur, vous y trouverez une puissante consolation.

Car, pour avoir renoncé maintenant a quelques vaines
convoitises, vous ferez éternellement votre volonté dans le ciel. La
tous vos veeux seront accomplis, tous vos désirs satisfaits. La tous
les biens s'offriront a vous, sans que vous ayez a craindre de les
perdre. La votre volonté ne cessant jamais d'étre unie a la mienne,
vous ne souhaiterez rien hors de moi, rien qui vous soit propre. La
personne ne vous résistera, personne ne se plaindra de vous,
personne ne vous suscitera de contrariétés ni d'obstacles ; mais tout
ce qui peut étre désiré étant présent a la fois, votre dme, rassasiée
pleinement, n'embrassera qu'a peine cette immense félicité. La je
donnerai la gloire pour les opprobres soufferts, la joie pour les
larmes, pour la derniére place un trone dans mon royaume éternel.
La éclateront les fruits de 1'obéissance, la pénitence se réjouira de ses
travaux, et I'humble dépendance sera glorieusement couronnée.

7. Maintenant donc, inclinez-vous humblement sous la main de
tous et ne regardez point qui a dit ou ordonné cela.

Mais si quelqu'un demande ou souhaite quelque chose de vous,
qui que ce soit, ou votre supérieur, ou votre inférieur, ou votre égal,
loin d'en étre blessé, ayez soin de l'accomplir avec une effusion

187



sincere. Que l'un recherche ceci, un autre cela; que celui-la se
glorifie d'une chose, celui-ci d'une autre, et qu'il en recoive mille
louanges ; pour vous, ne mettez votre joie que dans le mépris de
vous-méme, dans ma volonté et ma gloire. Vous ne devez rien
désirer, sinon que, soit par la vie, soit par la mort, Dieu soit toujours
glorifié en vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 49

On ne saurait trop le redire, le premier et le dernier précepte,
celui qui les comprend tous, est l'entier renoncement de soi-méme et
la conformité parfaite de notre volonté a celle de Dieu. Ainsi, bien
qu'il nous soit permis et méme commandé d'aspirer a la béatitude
céleste, et de gémir sur la longueur de ['exil, néanmoins nous devons
supporter avec une grande patience et nous complaire dans les
épreuves que la Providence nous envoie, parce qu'elles sont tout
ensemble utiles a notre salut, et I'un des moyens que Dieu a choisis
pour satisfaire sa justice, et pour manifester en nous sa miséricorde et
sa gloire.

Pécheurs, nous devons participer aux souffrances de Celui qui
nous a rachetés : disciples de Jésus, nous devons marcher a la suite
de notre Maitre et de notre mode¢le, en portant la Croix, et, comme
lui, épuiser le calice d'amertume. Nul n'est couronné s'il n'a
combattu. Heureux donc I'homme qui endure la tentation ! Parce
qu'apres avoir été éprouve, il recevra la couronne de vie que Dieu a
promise a ceux qui I'aiment.

Attendons le moment qu'il a marqué, et poursuivons en paix
notre pelerinage. Tout ce qui finit est court, et rien n'est pénible a
celui qui espére. Que cette pensée ranime notre langueur, quand nous
nous sentons abattus. "Au milieu de ce grand naufrage du monde, dit
saint Chrysostome, une main propice nous jette d'en haut le cable de
l'espérance, qui peu a peu retire des flots des miseres humaines et
souléve jusqu'au ciel ceux qui s'y attachent fortement."

188



50. Comment un homme dans laffliction doit
s'abandonner entre les mains de Dieu

1. Le fidele : Seigneur mon Dieu, Pére saint, soyez béni
maintenant et dans toute 1'éternité, parce qu'il a été fait comme vous
'avez voulu, et ce que vous faites est bon.

Que votre serviteur se réjouisse, non en lui-méme ni en nul
autre, mais en vous seul, parce que vous seul étes la véritable joie :
vous étes, Seigneur, mon espérance, ma couronne, ma joie, ma
gloire. Qu'y a-t-il en votre serviteur qu'il n'ait recu de vous, et sans
I'avoir mérité ? Tout est a vous : vous avez tout fait, tout donné. Je
suis pauvre, et dans les travaux des mon enfance. Quelquefois mon
ame est triste jusqu'aux larmes, et quelquefois elle se trouble en elle-
méme, a cause des passions qui la pressent.

2. Je désire la joie de la paix, j'aspire a la paix de vos enfants,
que vous nourrissez dans votre lumiére et vos consolations.

Si vous me donnez la paix, si vous versez en moi votre joie
sainte, 1'ame de votre serviteur sera comme remplie d'une douce
mélodie et, ravi d'amour, il chantera vos louanges. Mais si vous vous
retirez, comme vous le faites souvent, il ne pourra courir dans la
voie de vos commandements ; alors il ne lui reste qu'a tomber a
genoux et se frapper la poitrine, parce qu'il n'en est plus pour lui
comme auparavant, lorsque votre lumiere resplendissait sur sa téte,
et qu'a I'ombre de vos ailes il trouvait un abri contre les tentations.

3. Pére juste et toujours digne de louanges, I'heure est venue ou
votre serviteur doit étre éprouve.

Pére aimable, il est juste que votre serviteur souffre maintenant
quelque chose pour vous. Pére a jamais adorable, I'heure que vous
avez prévue de toute éternité est venue, ou il faut que votre serviteur
succombe pour un peu de temps au-dehors, sans cesser de vivre
toujours intérieurement en vous. Il faut que pour un peu de temps il
soit abaissé, humilié, anéanti devant les hommes, brisé de

189



souffrances, accablé de langueurs, afin de se relever avec vous a
'aurore d'un jour nouveau, et d'étre environné de splendeur dans le
ciel. Pere saint, vous l'avez ainsi ordonné, ainsi voulu, et ce que vous
avez commandé s'est accompli.

4. Car c'est la grace que vous faites a ceux que vous aimez, de
souffrir en ce monde pour votre amour, et d'étre affligés autant de
fois et par qui que ce soit que vous le permettiez.

Rien ne se fait sur la terre sans raison, sans dessein et sans
l'ordre de votre Providence. Ce m'est un bien, Seigneur, que vous
m'ayez humilié, afin que je m'instruise de votre justice, et que je
bannisse de mon coeur tout orgueil et toute présomption. Il m'est
utile d'avoir été¢ couvert de confusion, afin que je cherche a me
consoler plutdt en vous que dans les hommes. Par la j'ai appris
encore a redouter vos jugements impénétrables, selon lesquels vous
affligez et le juste et l'impie, mais toujours avec équité et justice.

5. Je vous rends graces de ce que vous ne m'avez point épargné
les maux, et de ce qu'au contraire vous m'avez séverement frappé, me
chargeant de douleurs et m'accablant d'angoisses au-dedans et au-
dehors.

De tout ce qui est sous le ciel, il n'est rien qui me console ; je
n'espere qu'en vous, 6 mon Dieu ! céleste médecin des ames, qui
blessez et qui guérissez ; qui conduisez jusqu'aux enfers, et qui en
ramenez. Vous me guidez par vos enseignements, et votre verge
méme m'instruira.

6. Pére uniquement aimé, voila que je suis entre vos mains, je
m'incline sous la verge qui me corrige.

Frappez, frappez encore, afin que je réforme selon votre gré
tout ce qu'il y a d'imparfait en moi. Faites de moi, comme vous le
savez si bien faire, un disciple humble et pieux, toujours prét a vous
obéir au moindre signe. Je m'abandonne, moi et tout ce qui est a
moi, a votre correction. Il vaut mieux étre chatié en ce monde qu'en
'autre. Vous savez tout, vous pénétrez tout, et rien ne vous est caché

190



dans la conscience de I'homme. Vous connaissez les choses futures
avant qu'elles arrivent et il n'est pas besoin que personne vous
instruise ou vous avertisse de ce qui se passe sur la terre. Vous savez
ce qui est utile 2 mon avancement et combien la tribulation sert a
consumer la rouille des vices. Disposez de moi selon votre bon
plaisir et ne me délaissez point a cause de ma vie toute de péché, que
personne ne connait mieux que vous.

7. Faites, Seigneur, que je sache ce que je dois savoir, que
j'aime ce que je dois aimer, que je loue ce qui vous est agréable, que
j'estime ce qui est précieux devant vous, et que je méprise ce qui est
vil & vos regards.

Ne permettez pas que je juge d'apres ce que l'oeil apergoit au-
dehors, ni que je forme mes sentiments sur les discours insensés des
hommes ; mais faites que je porte un jugement vrai des choses
sensibles et spirituelles, et surtout que je cherche a connaitre votre
volonté.

8. Souvent les hommes se trompent en ne jugeant que sur le
témoignage des sens. Des amateurs du siecle se trompent aussi en
n'aimant que les choses visibles.

Un homme en vaut-il mieux parce qu'un autre homme I'estime
grand ? Quand un homme en exalte un autre, c'est un menteur qui
trompe un menteur, un superbe qui trompe un superbe, un aveugle
qui trompe un aveugle, un malade qui trompe un malade ; et les
vaines louanges sont une véritable confusion pour qui les regoit. Car,
"ce qu'un homme est a vos yeux, Seigneur, voila ce qu'il est
réellement, et rien de plus", dit 'hnumble saint Frangois.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 50

Dieu permet que notre ame soit quelquefois comme
abandonnée. Nulle consolation, nulle lumiére ; mais de toutes parts
des épreuves, des tentations, des angoisses ; elle se croit prés d'y
succomber, parce qu'elle n'apergoit plus le bras qui la soutient. Que
faire alors ? Dire comme Jésus : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi

191



m'avez-vous délaissé ? Et cependant demeurez en paix dans la
souffrance et dans les ténebres jusqu'a ce que les ombres déclinent,
et que nous découvrions l'aurore d'un jour nouveau.

Cet état est le plus grand exercice de la foi, et c'est pour I'ame
une image de la mort; froide, sans mouvement, insensible en
apparence, elle est comme enfermée dans le tombeau, et ne tient
plus, ce semble, a Dieu que par une volonté languissante dont elle
n'est pas méme assurée. Oh ! que de graces sont le fruit de cette
agonie, supportée avec une humble patience ! Oh ! que de péchés
rachete cette passion !

C'est alors que s'achéve en nous le mystére du salut, et que
nous devenons véritablement conformes a Jésus, pourvu qu'avec une
foi sincere, inébranlable, nous ne cessions de répéter cette parole de
résignation : Oui, mon Pere, j'accepte ce calice ; je veux l'épuiser
jusqu'a la lie : oui, mon Pere, parce qu'il vous a plu ainsi.

51. Quil faut s'occuper d’ceuvres extérieures, quand
'ame est fatiguée des exercices spirituels

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous ne sauriez sentir toujours une
¢gale ardeur pour la vertu, ni vous maintenir sans relache dans un
haut degré de contemplation ; mais il est nécessaire a cause du vice
de votre origine, que vous descendiez quelquefois a des choses plus
basses et que vous portiez, malgré vous et avec ennui, le poids de
cette vie corruptible.

Tant que vous trainerez ce corps mortel, vous éprouverez un
grand dégot et I'angoisse du coeur. Il vous faut donc, pendant que
vous vivez dans la chair, gémir souvent du poids de la chair, et de ne
pouvoir continuellement vous appliquer aux exercices spirituels et a
la contemplation divine.

2. Cherchez alors un refuge dans d'humbles occupations
extérieures, et dans les bonnes oeuvres une distraction qui vous

192



ranime, attendez avec une ferme confiance mon retour et la grace
d'en haut ; souffrez patiemment votre exil et la sécheresse du coeur,
jusqu'a ce que je vous visite de nouveau et que je vous délivre de
toutes vos peines.

Car je reviendrai et je vous ferai oublier vos travaux et jouir du
repos intérieur. J'ouvrirai devant vous le champ des Ecritures afin
que votre coeur, dilaté d'amour, vous presse de courir dans la voie
de mes commandements. Et vous direz : Les souffrances du temps
n'ont point de proportion avec la gloire future qui sera manifestée en
nous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 51

Contempler Dieu et l'aimer, le contempler et I'aimer encore,
voila le ciel. L'ame, ici-bas, en regoit quelquefois un avant-gofit.
Alors, ¢élevée au-dessus d'elle-méme, elle se sent pleine d'ardeur, et,
enivrée de joie, elle dit : Il nous est bon d'étre ici.

Mais bient6t arrive le temps de 1'épreuve : il faut descendre du
Thabor et marcher dans le chemin de la Croix.

Heureuse I'ame qui, dans le dénuement, l'aridité, les
souffrances, demeure en paix, sans se laisser abattre et sans
murmurer ; qui, fidéle a Jésus mourant, le suit avec courage sur le
Calvaire ; et, aprés avoir partagé le banquet de 1'époux, préte a
partager son sacrifice, s'écrie, comme un des Apotres : Et nous aussi,
allons et mourrons avec lui !

52. Que lhomme ne doit pas se juger digne des
consolations de Dieu, mais plutot de chatiment

1. Le fidele: Seigneur, je ne mérite point que vous me
consoliez et que vous me visitiez ; ainsi vous en usez avec moi
justement, lorsque vous me laissez pauvre et désolé.

Quand je répandrais des larmes aussi abondantes que les eaux
de la mer, je ne serais pas encore digne de vos consolations. Rien ne

193



m'est di que la verge et le chatiment, car je vous ai souvent et
grievement offensé, et mes péchés sont sans nombre. Apres donc un
strict examen, je me reconnais indigne de la moindre consolation.
Mais vous, 6 Dieu tendre et clément ! qui ne voulez pas que vos
ouvrages périssent pour faire éclater les richesses de votre bonté en
des vases de miséricorde, vous daignez consoler votre serviteur au-
dela de ce qu'il mérite, et d'une maniere toute divine. Car vos
consolations ne sont point comme les vaines paroles des hommes !

2. Qu'ai-je fait, Seigneur, pour que vous me donniez quelque
part aux consolations du ciel ?

Je n'ai point de souvenir d'avoir fait aucun bien ; toujours, au
contraire, je fus enclin au vice, et lent a me corriger. Il est vrai, et je
ne puis le nier. Si je parlais autrement, vous vous éleéveriez contre
moi et personne ne me défendrait. Qu'ai-je mérit€¢ pour mes péchés,
sinon l'enfer et le feu éternel ? Je le confesse avec sincérité : je ne
suis digne que d'opprobre et de mépris ; je ne mérite point d'étre
compté parmi ceux qui sont a vous. Et, bien qu'il me soit douloureux
de I'entendre, je rendrai cependant contre moi témoignage a la vérité,
je m'excuserai de mes péchés, afin d'obtenir de vous plus aisément
miséricorde.

3. Que dirai-je, couvert comme je le suis, de crime et de
confusion ?

Je n'ai a dire que ce seul mot : J'ai péché, Seigneur ; j'ai péché ;
ayez piti¢ de moi, pardonnez-moi. Laissez-moi un peu de temps
pour exhaler ma douleur, avant que je m'en aille dans la terre des
ténebres, que recouvre l'ombre de la mort. Que demandez-vous d'un
coupable, d'un misérable pécheur, sinon que, brisé¢ de regrets, il
s'humilie de ses péchés ? La véritable contrition et 1'humiliation du
coeur produisent l'espérance du pardon, calment la conscience
troublée, réparent la grace perdue, protégent 'homme contre la colere
a venir ; et c'est alors que se rapprochent et se réconcilient dans un
saint baiser Dieu et 1'ame pénitente.

194



4. Cette humble douleur des péchés vous est, Seigneur, un
sacrifice agréable, et dune odeur plus douce que celle de l'encens.

C'est le délicieux parfum que vous permites de répandre sur
vos pieds sacrés : car vous ne méprisez jamais un coeur contrit et
humilié. La est le refuge contre la fureur de I'ennemi ; l1a le pécheur
se réforme et se purifie de toutes les souillures qu'il a contractées au-
dehors.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 52

Quelques-uns recherchent avec un désir trop vif les
consolations célestes, et tombent dans l'abattement des qu'elles leur
sont retirées. Mais ces graces, que Dieu accorde, ou comme
récompense aux ames embrasées d'une ferveur extraordinaire, ou
comme encouragement aux ames faibles encore, pour les aider a
supporter le travail de la pénitence, ne nous sont dues en nulle
maniére, et toujours faut-il porter en nous la mortification de Jésus,
afin que la vie de Jésus soit manifestée en nous.

Ou serait l'expiation, ou serait le mérite, si nous n'avions rien a
souffrir, ou si nos souffrances €taient constamment accompagnées de
l'onction divine qui les tempere, et quelquefois les rend plus douces
qu'aucune joie du monde ? De nous-mémes, pécheurs misérables,
nous n'avons droit qu'au supplice, et nous voudrions jouir ici-bas de
la félicité du ciel !

Bénissons plutot la miséricorde, qui aux peines de I'éternité
substitue les épreuves du temps: bénissons le Dieu qui ne se
souvient, durant notre passage sur la terre, de ce que nous devons a la
justice, que pour l'oublier ensuite a jamais ; et disons-lui du fond de
notre ceeur brisé, mais plein de reconnaissance et d'amour : Lavez-
moi de plus en plus de mon iniquité, Seigneur, et purifiez-moi de
mon péché ; car je connais mon iniquité, et mon péché est devant
moi toujours.

195



53. Que la grace ne fructifie point en ceux qui ont le
go(it des choses de la terre

1. Jésus-Christ : Mon fils, ma grace est d'un grand prix, et ne
souffre point le mélange des choses étrangeres, ni des consolations
terrestres.

Il faut donc écarter tout ce qui l'arréte si vous désirez qu'elle se
répande en vous. Retirez-vous dans un lieu secret, aimez a demeurer
seul avec vous-méme, ne recherchez l'entretien de personne ; mais
que votre ame s'épanche devant Dieu en de ferventes pricres afin de
conserver la componction et une conscience pure. Comptez pour
rien le monde entier et occupez-vous de Dieu plutot que des oeuvres
extérieures. Car votre coeur ne peut pas étre a moi et se plaire en
méme temps a ce qui passe. Il faut vous séparer de vos
connaissances et de vos amis, et sevrer votre ame de toute
consolation terrestre. C'est ainsi que le bienheureux apdtre Pierre
conjure les fideles serviteurs de Jésus-Christ de se regarder ici-bas
comme des étrangers et des voyageurs.

2. Oh! qu'il aura de la confiance a I'heure de la mort, celui que
nul attachement ne retient en ce monde !

Mais un esprit encore malade ne comprend pas que le coeur
soit ainsi détaché de tout ; et 'homme charnel ne connait point la
liberté de I'homme intérieur. Cependant pour devenir vraiment
spirituel, il faut renoncer a ses proches comme aux étrangers et ne se
garder de personne plus que de soi-méme. Si vous parvenez a vous
vaincre parfaitement, vous vaincrez aisément tout le reste. La
parfaite victoire est de triompher de soi-méme. Celui qui se tient
tellement assujetti, que les sens obéissent a la raison, et que la raison
m'obéisse en tout, est véritablement vainqueur de lui-méme et maitre
du monde.

3. Si vous aspirez a cette haute perfection, il faut commencer
avec courage et mettre la cognée a la racine de I'arbre, pour arracher

196



et détruire jusqu'aux restes les plus cachés de l'amour déréglé de
vous-méme, et des biens sensibles et particuliers.

De cet amour désordonné que I'homme a pour lui-méme
naissent presque tous les vices qu'il doit vaincre et déraciner ; et des
qu'il l'aura subjugué pleinement, il jouira d'un calme et d'une paix
profonde. Mais parce qu'il en est peu qui travaillent a mourir
parfaitement a eux-mémes, a sortir d'eux-mémes enti¢rement, ils
demeurent comme ensevelis dans la chair et ne peuvent s'élever au-
dessus des sens. Celui qui veut me suivre librement, il faut qu'il
mortifie toutes ses inclinations déréglées et qu'il ne s'attache a nulle
créature par un amour de convoitise ou particulier.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 53

Personne ne peut servir deux maitres ; car, ou il aimera l'un et
haira l'autre ; ou il s'attachera a l'un et méprisera l'autre. Nous ne
pouvons servir a la fois Dieu et le monde, et la vie chrétienne
consiste a s'affranchir de l'esclavage du monde, pour acquérir la
liberté des enfants de Dieu.

Or la grace combat en nous pour Dieu, contre la nature
corrompue qui nous entraine vers le monde : combat terrible dont on
ne sort vainqueur qu'en mourant a soi-méme, a ses pensées, a ses
golts, a ses inclinations ; et la mort corporelle, qui termine a jamais
la lutte entre la nature et la grace, est la derniére victoire du chrétien ;
ce qui faisait dire a l'apotre saint Paul . Qui me délivrera de ce corps
de mort ?

Exerg¢ons-nous donc a mourir ; détachons-nous entiérement de
la terre ; détachons-nous de nous-mémes, et ne vivons plus qu'en
Dieu, de Dieu et pour Dieu. Que cherchons-nous hors de lui ? Ne
renferme-t-il pas tous les biens ? Oh ! Quand nous sera-t-il donné de
le voir tel qu'il est, face a face, de nous rassasier de son étre, de sa
gloire infinie ?

Hatons de nos veeux ce moment qui fixera notre éternité, et,
dans I'ardeur de nos désirs, écrions-nous avec le prophete : Malheur

197



a moi, parce que mon exil a été prolonge ! J'ai habité avec les
peuples de Cédar, et mon ame a été étrangere au milieu d'eux.

54. Des divers mouvements de la nature et de la grace

1. Jésus-Christ : Mon fils, observez avec soin les mouvements
de la nature et de la grace, car, quoique trés opposés, la différence en
est quelquefois si imperceptible, qu'a peine un homme éclairé dans la
vie spirituelle en peut-il faire le discernement.

Tous les hommes ont le désir du bien et tendent & quelque bien
dans leurs paroles et dans leurs actions : c'est pourquoi plusieurs sont
trompés dans cette apparence de bien.

2. La nature est pleine d'artifice ; elle attire, elle surprend, elle
séduit, et n'a jamais d'autre fin qu'elle-méme.

La grace, au contraire, agit avec simplicité et fuit jusqu'a la
moindre apparence du mal ; elle ne tend point de piéges et fait tout
pour Dieu seul, en qui elle se repose comme en sa fin.

3. La nature répugne a mourir; elle ne veut point étre
contrainte, ni vaincue, ni assujettie, ni se soumettre volontairement.
Mais la grace porte a se mortifier soi-méme, résiste a la sensualité,
recherche l'assujettissement, aspire a étre vaincue et ne veut pas jouir
de sa liberté ; elle aime la dépendance, ne désire dominer personne,
mais vivre, demeurer, étre toujours sous la main de Dieu et, a cause
de Dieu, elle est préte a s'abaisser humblement au-dessous de toute
créature.

4. La nature travaille pour son intérét propre et calcule le bien
qu'elle peut retirer des autres.

La grace ne considére point ce qui lui est avantageux, mais ce
qui peut étre utile a plusieurs.

5. La nature aime a recevoir les respects et les honneurs.

198



La grace renvoie fidelement a Dieu tout honneur et toute
gloire.

6. La nature craint la confusion et le mépris.

La grace se réjouit de souffrir des outrages pour le nom de
Jésus.

7. La nature aime 'oisiveté et le repos du corps.
La grace ne peut étre oisive et se fait une joie du travail.

8. La nature recherche les choses curieuses et belles, et
repousse avec horreur ce qui est vil et grossier.

La grace se complait dans les choses simples et humbles ; elle
ne dédaigne point ce qu'il y a de plus rude et ne refuse point de se
vétir de haillons.

9. La nature convoite les biens du temps, elle se réjouit du gain
terrestre, s'afflige d'une perte et s'irrite d'une 1égere injure.

La grace n'aspire qu'aux biens éternels et ne s'attache point a
ceux du temps ; elle ne se trouble d'aucune perte et ne s'offense point
des paroles les plus dures, parce qu'elle a mis son trésor et sa joie
dans le ciel, ou rien ne périt.

10. La nature est avide et recoit plus volontiers qu'elle ne
donne ; elle aime ce qui lui est propre et particulier.

La grace est généreuse et ne se réserve rien; elle évite la
singularité, se contente de peu et croit qu'il est plus heureux de
donner que de recevoir.

11. La nature porte vers les créatures, la chair, les vanités, elle
est bien aise de se produire.

La grace ¢leve a Dieu, excite la vertu, renonce aux créatures,
fuit le monde, hait les désirs de la chair, ne se répand point au-
dehors, et rougit de paraitre devant les hommes.

199



12. La nature se réjouit d'avoir quelque consolation extérieure
qui flatte le penchant des sens.

La grace ne cherche de consolation qu'en Dieu seul et, s'é¢levant
au-dessus des choses visibles, elle met tous ses délices dans le
souverain bien.

13. La nature agit en tout pour le gain et pour son avantage
propre ; elle ne sait rien faire gratuitement mais, en obligeant, elle
espere obtenir quelque chose d'égal ou de meilleur, des faveurs ou
des louanges ; et elle veut qu'on tienne pour beaucoup tout ce qu'elle
fait et tout ce qu'elle donne.

La grace ne veut rien de temporel, elle ne demande d'autre
récompense que Dieu seul et ne désire des choses du temps, méme
les plus nécessaires, que ce qui peut lui servir pour acquérir les biens
éternels.

14. La nature se complait dans le grand nombre des amis et des
parents ; elle se glorifie d'un rang ¢€levé, d'une naissance illustre ; elle
sourit aux puissants, flatte les riches et applaudit a ceux qui lui
ressemblent.

La grace aime ses ennemis mémes, et ne s'enorgueillit point du
nombre de ses amis ; elle ne compte pour rien la noblesse et les
ancétres, a moins qu'ils ne se soient distingués par la vertu ; elle
favorise plutdt le pauvre que le riche, compatit plus a l'innocent qu'au
puissant, recherche 1'homme vrai, fuit le menteur, et ne cesse
d'exhorter les bons a s'efforcer de devenir meilleurs, afin de se rendre
semblables au Fils de Dieu par leurs vertus.

15. La nature est prompte a se plaindre de ce qui lui manque et
de ce qui la blesse.

La grace supporte avec constance la pauvreté.

16. La nature rapporte tout a elle-méme, combat, discute pour
ses intéreéts.

200



La grace raméne tout a Dieu, de qui tout émane
originairement ; elle ne s'attribue aucun bien, ne présume point
d'elle-méme avec arrogance, ne conteste point, ne préfére point son
opinion a celle des autres ; mais elle soumet toutes ses pensées et
tous ses sentiments a 1'éternelle sagesse et au jugement de Dieu.

17. La nature est curieuse de secrets et de nouvelles ; elle veut
se montrer et voir, et examiner par elle-méme ; elle désire d'étre
connue et de s'attirer la louange et 'admiration.

La grace ne s'occupe point de nouvelles ni de ce qui nourrit la
curiosité ; car tout cela n'est que la renaissance d'une vieille
corruption, puisqu'il n'y a rien de nouveau ni de stable sur la terre.
Elle enseigne a réprimer les sens, a fuir la vaine complaisance et
l'ostentation, a cacher humblement ce qui mérite I'¢loge et I'estime, et
a ne chercher en ce qu'on sait et en toute chose, que ce qui peut étre
utile, et 'honneur et la gloire de Dieu. Elle ne veut point qu'on loue
ni elle ni ses oeuvres ; mais elle désire que Dieu soit béni dans les
dons qu'il répand par pur amour.

18. Cette grace est une lumiere surnaturelle, un don spécial de
Dieu ; c'est proprement le sceau des ¢€lus; c'est le gage du salut
¢ternel. De la terre, ou son coeur gisait, elle éléve 'homme jusqu'a
'amour des biens célestes, et le rend spirituel, de charnel qu'il était.

Plus donc la nature est affaiblie et vaincue, plus la grace se
répand avec abondance ; et chaque jour, par de nouvelles effusions,
elle rétablit au-dedans de I'homme l'image de Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 54

Selon la doctrine du grand Apdtre, nous avons en nous deux
lois opposées : la loi de la chair, qui nous asservit au péché, et la loi
de l'esprit, qui nous retient dans 1'ordre par le secours de la grace que
Jésus-Christ nous a méritée. Partagés entre ces deux lois, entre la
chair et l'esprit qui se combattent sans cesse, nous sommes ici-bas
comme flottant entre le bien et le mal, entre Dieu et le monde,
poussés vers l'un par la nature, attirés vers l'autre par la grace, qui

201



n'abandonne jamais entiérement les plus grands pécheurs, de méme
que la concupiscence ne cesse jamais de solliciter les plus justes.

Que deviendra notre pauvre ame, en proie a cette guerre
terrible ? Combien doit-elle trembler sur les suites d'un tel combat ?
Et c'est pourquoi, dit saint Paul, toute créature gémit, et est comme
dans le travail de l'enfantement, et nous aussi qui avons regu les
prémices de l'Esprit, nous gémissons en nous-mémes, attendant
l'adoption des enfants de Dieu, et la délivrance de notre corps.

Heureux jour ! Et quand viendra-t-il ? Quand gotiterons-nous la
délicieuse paix d'un amour immuable ? J'ai désiré la dissolution de
ma chair, afin d'étre avec Jésus-Christ. Mon dme a soif du Dieu fort,
du Dieu vivant. Quand viendrai-je et paraitrai-je devant la face de
mon Dieu ?

55. De la corruption de la nature, et de lefficace de la
grace divine

1. Le fidele : Seigneur mon Dieu, qui m'avez créé a votre
image et a votre ressemblance, accordez-moi cette grace dont vous
m'avez montré l'excellence et la nécessité pour le salut, afin que je
puisse vaincre ma nature corrompue, qui m'entraine au péché et dans
la perdition.

Car je sens en ma chair la loi du péché qui contredit la loi de
'esprit, et m'asservit aux sens pour que je leur obéisse en esclave ; et
je ne puis résister aux passions qu'ils soulévent en moi, si vous ne me
secourez, en ranimant mon coeur par l'effusion de votre sainte grace.

2. Votre grace, et une grace trés grande, est nécessaire pour
vaincre la nature, inclinée au mal des l'enfance.

Car, déchue en Adam, notre premier pére, et dépravée par le
péché, cette tache passe dans tous les hommes, et ils en portent la
peine, de sorte que cette nature méme, que vous avez créée dans la
justice et dans la droiture, ne rappelle plus que la faiblesse et le

202



déreéglement d'une nature corrompue, parce que, laissée a elle-méme,
son propre mouvement ne la porte qu'au mal et vers les choses de la
terre. Le peu de force qui lui est restée est comme une étincelle
cachée sous la cendre. C'est cette raison naturelle, environnée de
profondes ténébres, sachant encore discerner le bien du mal, le vrai
du faux, mais impuissante a accomplir ce qu'elle approuve, parce
qu'elle ne posseéde pas la pleine lumiere de la vérité et que toutes ses
affections sont malades.

3. De la vient, mon Dieu, que je me réjouis en votre loi selon
['homme intérieur, reconnaissant que vos commandements sont bons,
Justes et saints, qui condamnent tout mal et détournent du péché.

Mais, dans ma chair, je suis asservi a la loi du péché, obéissant
plutdt aux sens qu'a la raison, voulant le bien et n'ayant pas la force
de l'accomplir. C'est pourquoi souvent je forme de bonnes
résolutions ; mais la grace qui aide ma faiblesse venant & manquer,
au moindre obstacle je cede et je tombe. Je découvre la voie de la
perfection et je vois clairement ce que je dois faire. Mais accablé du
poids de ma corruption, je ne m'éléve a rien de parfait.

4. Oh! que votre grace, Seigneur, m'est nécessaire, pour
commencer le bien, le continuer et 'achever !

Car sans elle je ne puis rien faire ; mais je puis tout en vous,
quand votre grice me fortifie. O grice vraiment céleste, sans
laquelle nos mérites et les dons de la nature ne sont rien ! Les arts,
les richesses, la beauté, la force, le génie, I'¢loquence n'ont aucun
prix, Seigneur, a vos yeux, sans la grace. Car les dons de la nature
sont communs aux bons et aux méchants, mais la grace ou la charité
est le don propre des ¢élus ; elle est le signe auquel on reconnait ceux
qui sont dignes de la vie éternelle. Telle est I'excellence de cette
grace, que ni le don de prophétie, ni le pouvoir d'opérer des miracles,
ni la plus haute contemplation, ne doivent étre comptées pour
quelque chose sans elle. Ni la foi, ni I'espérance, ni les autres vertus,
ne vous sont agréables sans la grace et sans la charité.

203



5. O bienheureuse grace, qui rendez riche en vertus le pauvre
d'esprit, et celui qui possede de grands biens humble de coeur !

Venez, descendez en moi, remplissez-moi dés le matin de votre
consolation, de peur que mon ame, épuisée, aride, ne vienne défaillir
de lassitude. J'implore votre grace, 6 mon Dieu ! je ne veux qu'elle ;
car votre grdce me suffit, quand je n'obtiendrais rien de ce que la
nature désire. Si je suis éprouvé, tourmenté par beaucoup de
tribulations, je ne craindrai aucun maux, tandis que votre grace sera
avec moi. Elle est ma force, mon conseil, mon appui. Elle est plus
puissante que tous les ennemis et plus sage que tous les sages.

6. Elle enseigne la vérité et regle la conduite ; elle est la
lumiere du coeur et sa consolation dans l'angoisse ; elle chasse la
tristesse, dissipe la crainte, nourrit la piété, produit les larmes.

Que suis-je sans elle, qu'un bois sec, un rameau stérile qui n'est
bon qu'a jeter ? "Que votre grace, Seigneur, me prévienne donc et
m'accompagne toujours ; qu'elle me rende sans cesse attentif a la
pratique des bonnes oeuvres : je vous en conjure par Jésus-Christ,
votre Fils. Ainsi soit-il."

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 55

La religion fait deux choses : elle nous montre notre misere et
nous en indique le remede : elle nous enseigne que, de nous-mémes,
nous ne pouvons rien pour le salut, mais que nous pouvons tout en
Celui qui nous fortifie. Et de 1a ce mot de saint Paul, mot aussi
profond de vérit¢é qu'étonnant pour l'orgueil humain: Je me
glorifierai dans mes infirmités, afin que la vertu de Jésus-Christ
habite en moi.

Oui, continue-t-il, je me complais dans mes infirmités ; car,
lorsque je me sens infirme, c'est alors que je suis fort. Entrons dans
la pensée de 1'Apoétre, et apprenons a nous humilier, a sentir notre
faiblesse, a jouir, pour ainsi parler, de notre néant. Lorsque nous
aurons rejeté toute vaine opinion de nous-mémes, et creusé en
quelque sorte un lit profond dans notre ame, des flots de graces s'y

204



précipiteront. La paix nous sera donnée sur la terre ; car, qui peut
troubler la paix de celui qui, s'oubliant et se méprisant soi-méme, ne
s'appuie que sur Dieu et ne tient plus qu'a Dieu ?

Paix aux hommes de bonne volonté, aux humbles de cceur ;
paix ici-bas, et dans le ciel rassasiement de la gloire.

56. Que nous devons nous renoncer nous-mémes et
imiter Jésus-Christ en portant la Croix

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous n'entrerez en moi qu'autant que
vous sortirez de vous-méme.

Comme on possede en soi la paix lorsqu'on ne désire rien au-
dehors, ainsi le renoncement intérieur unit a Dieu. Je veux que vous
appreniez a vous renoncer assez parfaitement pour vous soumettre a
ma volonté sans répugnance et sans murmure. Suivez-moi : je suis la
voie, la vérité et la vie. Sans la voie on n'avance pas ; sans la vérité
on ne connait pas ; on ne vit point sans la vie. Je suis la voie que
vous devez suivre, la vérité que vous devez croire, la vie que vous
devez espérer. Je suis la voie qui n'égare point, la vérité qui ne
trompe point, la vie qui ne finira jamais. Je suis la voie droite, la
vérité souveraine, la véritable vie, la vie bienheureuse, la vie incréée.
Si vous demeurez dans ma voie, vous connaitrez la vérité, et la vérité
vous délivrera, et vous obtiendrez la vie éternelle.

2. Si vous voulez parvenir a la vie, gardez mes
commandements.

Si vous voulez connaitre la vérité, croyez-moi. Si vous voulez
étre parfait, vendez tout. Si vous voulez étre mon disciple, renoncez-
vous vous-méme. Si vous voulez posséder la vie bienheureuse,
méprisez la vie présente. Si vous voulez étre élevé dans le ciel,
humiliez-vous sur la terre. Si vous voulez régner avec moi, portez la
Croix avec moi. Car les serviteurs de la Croix trouvent seuls la voie
de la béatitude et de la vraie lumiere.

205



3. Le fidele : Seigneur Jésus, puisque votre vie était pauvre et
que le monde la méprisait, donnez-moi de vous imiter et d'étre aussi
méprisé du monde.

Car le serviteur n'est pas plus grand que celui qu'il sert, ni le
disciple au-dessus de son maitre. Que votre serviteur travaille a se
former sur votre vie, parce que la est mon salut et la vraie sainteté.
Tout ce que je lis, tout ce que j'entends, hors cette vie céleste, ne me
console ni ne me satisfait pleinement.

4. Jésus-Christ : Mon fils, puisque vous avez lu et que vous
savez toutes ces choses, vous serez heureux si vous les pratiquez.

Celui-la m'aime, qui connait et observe mes commandements ;
et je l'aimerai aussi, et je me manifesterai a lui, et je le ferai asseoir
avec moi dans le royaume de mon Pere.

5. Le fidele : Seigneur Jésus, qu'il soit fait selon votre parole et
votre promesse ; rendez-moi digne de ce bonheur immense.

J'ai recu, j'ai recu de votre main la Croix ; je la porterai, oui, je
la porterai comme vous l'avez voulu, jusqu'a la mort. Certes, la vie
d'un bon religieux est une croix, mais une croix qui conduit a la
gloire. J'ai commencé, il n'est plus permis de retourner en arriere ; il
n'y a plus a s'arréter.

6. Allons, mes fréres, marchons ensemble, Jésus sera avec
nous.

Pour Jésus, nous nous sommes chargés de la Croix;
continuons, pour Jésus, de porter la Croix. Il sera notre soutien, celui
qui est notre chef et notre guide. Voila que notre Roi marche devant
nous ; il combattra pour nous. Suivons avec courage, que rien ne
nous effraye ; soyons préts a mourir généreusement dans cette
guerre, et ne souillons pas notre gloire de la honte d'avoir fui la
Croix.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 56

206



I1 est étrange qu'il faille sans cesse redire a I'homme : Pense a
ton ame, le temps fuit : I'éternité s'avance : demain, aujourd'hui peut-
étre, elle aura commencé pour toi. Et cependant il est vrai que, si on
ne lui rappelait a chaque heure cette vérit¢é formidable, a chaque
heure il 'oublierait, tant est puissante la fascination du monde sur
cette créature tombeée.

Réveillez-vous, sortez de votre sommeil, ne différez pas
davantage le soin de /'unique chose nécessaire ; hatez-vous de mettre
la main a l'ceuvre, tandis que le jour luit encore : la nuit vient
pendant laquelle nul ne peut travailler ; nuit terrible, nuit désolante,
nuit qui n'aura jamais d'aurore ! Quittez, quittez sans perdre un
instant, la voie large de la perdition, pour entrer dans la voie étroite
de la vie. Combattez avec courage les penchants de la nature inclinée
au mal, renoncez a vous-méme, et portez votre croix.

Dans la Croix est la force, 1'espérance, le salut. Heureux donc
celui qui ne sait, comme I'Apoétre, que Jésus et Jésus crucifie | 11
entendra au dernier jour cette parole d'éternelle joie : Venez, le béni
de mon Pere, posséder le royaume qui vous a été préparé des le
commencement du monde. Mais les contempteurs de la Croix, mais
ceux qui se seront recherchés eux-mémes, un autre sort leur est
réservé : Dieu a dans sa main une coupe pleine d'un vin mélangé ; il
la verse ici et la, et la lie ne s'épuise point et tous les pécheurs de la
terre le boiront.

57. Qu'on ne doit pas se laisser trop abattre quand on
tombe en quelques fautes

1. Jésus-Christ : Mon fils, la patience et I'humilit¢ dans les
traverses me plaisent plus que beaucoup de joie et de ferveur dans la
prospérité.

Pourquoi vous attrister d'une faute 1égere qu'on vous attribue ?
Fut-elle plus grave, vous ne devriez pas en étre ému. Laissez donc
tomber cela ; ce n'est pas une chose nouvelle, ni la premiére fois que

207



vous I'éprouvez, et ce ne sera pas la derniére, si vous vivez
longtemps. Vous avez assez de courage quand il ne vous arrive rien
de facheux. Vous savez méme conseiller bien les autres et les
fortifier par vos discours ; mais lorsqu'il vous survient une affliction
soudaine, vous manquez de conseil et de force. Considérez votre
extréme fragilité, dont vous avez si souvent I'expérience dans les plus
petites choses ; et toutefois Dieu le permet ainsi pour votre salut.

2. Bannissez de votre coeur, autant que vous le pourrez, tout ce
qui le trouble. A-t'il été surpris, qu'il ne se laisse point abattre, mais
qu'il se dégage sur-le-champ.

Souffrez au moins avec patience, si vous ne pouvez souffrir
avec joie. Lorsque vous étes peiné d'entendre certaines choses et que
vous en ressentez de 1'indignation, modérez-vous et veillez a ce qu'il
ne vous échappe aucune parole trop vive qui scandalise les faibles.
Votre émotion s'apaisera bientdt, et le retour de la grace adoucira
I'amertume intérieure. Je suis toujours vivant, dit le Seigneur, pour
vous secourir et vous consoler plus que jamais, si vous mettez en moi
votre confiance et si vous m'invoquez avec ferveur.

3. Armez-vous de constance et préparez-vous a souffrir encore
davantage.

Tout n'est pas perdu, quoique souvent vous soyez dans le
trouble et tenté violemment. Vous €tes un homme, et non pas un
Dieu ; vous étes de chair, et non pas un ange. Comment pourriez-
vous toujours vous maintenir dans un égal degré de vertu lorsque
cette persévérance a manqué a l'ange dans le ciel et au premier
homme dans le paradis ? C'est moi qui soutiens et qui délivre ceux
qui gémissent ;et j'éléve jusqu'a moi ceux qui reconnaissent leur
infirmité.

4. Le fidéle : Seigneur, que votre parole soit bénie ; elle m'est
plus douce que le miel a ma bouche.

Que ferais-je au milieu de tant d'afflictions et d'angoisses, si
vous ne me ranimiez par vos saintes paroles ? Pourvu que je

208



parvienne enfin au port du salut, peu m'importe que je souffre, et
combien je souffre. Accordez-moi une bonne fin : donnez-moi de
passer heureusement de ce monde a l'autre. Souvenez-vous de moi,
mon Dieu, et conduisez-moi dans la voie droite vers votre royaume.
Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 57

Car ce n'est pas assez d'étre patient avec les autres, il faut 1'étre
encore avec soi-méme. Ce je ne sais quoi d'aigre et de virulent que
nous ressentons en nous apres avoir commis quelque faute, vient
plutot de l'orgueil humili¢ que d'un repentir selon Dieu. L'homme
humble qui connait sa faiblesse ne s'étonne point de tomber ; il gémit
de sa chute, en implore le pardon, et se reléve tranquille, pour
combattre avec un courage nouveau. Faillir est un mal sans doute,
mais se troubler n'est qu'un mal de plus. Le trouble a sa source ou
dans une sorte de dépit superbe de se trouver si infirme, ou dans le
défaut de confiance en Celui qui guérit notre infirmité.

Veillez et priez, afin que vous n'entriez point en tentation ; et si,
la tentation survenant, il arrive que vous succombiez, veillez et priez
davantage encore. Mais ne perdez jamais la paix, car notre Dieu est
le Dieu de la paix, et c'est dans la paix qu'il nous appelle.

Que la grace, la miséricorde et la paix de Dieu le Pere et de
Notre-Seigneur Jésus-Christ soient donc avec nous toujours, et
qu'elles nous conduisent, a travers les épreuves du temps, aux joies
de I'éternite.

58. Qu'il ne faut pas chercher a pénétrer ce qui est au-
dessus de nous, ni sonder les secrets jugements de Dieu

1. Jésus-Christ : Mon fils, gardez-vous de disputer sur des
sujets trop hauts et sur les jugements cachés de Dieu ; pourquoi I'un
est abandonné tandis qu'un autre regoit des graces si abondantes ;

209



pourquoi celui-ci n'a que des afflictions et celui-la est comblé
d'honneurs.

Tout cela est au-dessus de I'esprit de 'homme et nulle raison ne
peut, quels qu'en soient ses efforts, pénétrer les jugements divins.
Quand donc I'ennemi vous suggere de semblables pensées ou que les
hommes vous pressent de questions curieuses, répondez par ces
paroles du prophéte : Vous étes juste, Seigneur, et vos jugements sont
droits.

2. Et encore : Les jugements du Seigneur sont vrais et se
Justifient par eux-mémes.

Il faut craindre mes jugements et non les approfondir, parce
qu'ils sont incompréhensibles a 1'intelligence humaine. Ne disputez
pas non plus des mérites des saints, ne recherchez point si celui-ci est
plus saint que cet autre, ni quel est le plus grand dans le royaume des
cieux. Ces recherches produisent souvent des différends et des
contestations inutiles : elles nourrissent l'orgueil et la vaine gloire,
d'ou naissent des jalousies et des dissensions, celui-ci préférant tel
saint, celui-1a tel autre, et voulant qu'il soit le plus élevé. L'examen
de pareilles questions, loin d'apporter aucun fruit, déplait aux saints.
Car je ne suis point un Dieu de dissension mais de paix, et cette paix
consiste plus a s'humilier sincérement qu'a s'élever.

3. Quelques-uns ont un z¢ele plus ardent, une affection plus vive
pour quelques saints que pour d'autres ; mais cette affection vient
plutdt de 'homme que de Dieu.

C'est moi qui ai fait tous les saints, moi qui leur ai donné la
grace, moi qui leur ai distribué la gloire. Je sais les mérites de
chacun : je les ai prévenus de mes plus douces bénédictions. Je les ai
connus et aimés avant tous les siecles : je les ai choisis au milieu du
monde et ce ne sont pas eux qui m'ont choisi les premiers. Je les ai
appelés par ma grace ; je les ai attirés par ma miséricorde, et conduits
a travers des tentations diverses. J'ai répandu en eux d'ineffables

210



consolations : je leur ai donné de persévérer et j'ai couronné leur
patience.

4. Je connais le premier et le dernier et je les embrasse tous
dans mon amour immense.

C'est moi qu'on doit louer dans tous mes saints, moi qu'on doit
bénir au-dessus de tous et honorer en chacun de ceux que j'ai ainsi
¢élevés dans la gloire et prédestinés, sans aucun mérites précédents de
leur part. Celui donc qui méprise le plus petit des miens n'honore pas
le plus grand parce que j'ai fait le petit et le grand. Et quiconque
rabaisse quelqu'un de mes saints me rabaisse moi-méme et tous ceux
qui sont dans le royaume des cieux. Tous ne sont qu'un par le lien de
la charité ; ils n'ont tous qu'un méme sentiment, une méme volonte,
et sont tous unis par le méme amour.

5. Et ce qui est plus parfait encore, ils m'aiment plus qu'ils ne
s'aiment, plus que tous leurs mérites.

Ravis au-dessus d'eux-mémes, au-dessus de leur propre amour,
ils se plongent et se perdent dans le mien et s'y reposent
délicieusement. Rien ne saurait partager leur coeur ni les détourner
vers un autre objet; parce que, remplis de la vérité éternelle, ils
brilent d'une charit¢ qui ne peut s'éteindre. Que les hommes
ensevelis dans la chair et ses convoitises, les hommes qui ne savent
aimer que les joies exclusives, cessent donc de discourir sur I'état des
saints. Ils retranchent et ils ajoutent suivant leur inclination, et non
pas selon que I'a réglé la Vérité éternelle.

6. En plusieurs c'est l'ignorance, et surtout en ceux qui, peu
éclairés par la lumieére divine, aiment rarement quelqu'un d'un amour
parfait et purement spirituel.

Une inclination naturelle et une affection toute humaine les
attire vers tel ou tel saint; et ils transportent dans le ciel les
sentiments de la terre. Mais il y a une distance infinie entre les
pensées des hommes imparfaits et ce que la lumiére d'en haut
découvre a ceux qu'elle éclaire.

211



7. Gardez-vous donc, mon fils, de raisonner curiceusement sur
ces choses qui passent votre intelligence ; travaillez plutot avec
ardeur a obtenir une place, fiit-ce la dernicre, dans le royaume de
Dieu.

Et quand quelqu'un saurait qui des saints est le plus parfait et le
plus grand dans le royaume céleste, que lui servirait cette
connaissance, s'il n'en tirait un nouveau motif de s'humilier devant
moi et de me louer davantage ? Celui qui pense a la grandeur de ses
péchés, a son peu de vertu, qui considére combien il est ¢loigné de la
perfection des saints, se rend plus agréable a Dieu que celui qui
dispute sur le degré plus ou moins ¢élevé de leur gloire. Il vaut mieux
prier les saints avec larmes et avec ferveur et implorer humblement
leurs glorieux suffrages, que de chercher vainement a pénétrer le
secret de leur état dans le ciel.

8. Ils sont heureux, contents ; qu'avons-nous besoin d'en savoir
plus, et n'est-ce pas assez pour réprimer tous nos vains discours ?

Ils ne se glorifient point de leurs mérites parce qu'ils ne
s'attribuent rien de bon, mais qu'ils attribuent tout a moi, qui leur ai
tout donné par une charité infinie. Ils sont remplis d'un si grand
amour de la Divinité, d'une joie si surabondante que, comme il ne
manque rien a leur gloire, rien ne peut manquer a leur félicité. Plus
ils sont €levés dans la gloire, plus ils sont humbles en eux-mémes, et
leur humilité me les rend plus chers et les unit plus étroitement a
moi. C'est pourquoi il est écrit qu'ils déposaient leurs couronnes au
pied du trone de Dieu, qu'ils se prosternaient devant I'Agneau, et
qu'ils adoraient Celui qui vit dans les siecles des siecles.

9. Plusieurs recherchent qui est le premier dans le royaume de
Dieu, lesquels ignorent s'ils seront dignes d'étre comptés parmi les
derniers.

C'est déja quelque chose de grand d'étre le plus petit dans le
ciel, ou tous sont grands, parce que tous seront appelés et seront en
effet les enfants de Dieu. Le moindre des élus sera comme le chef

212



d'un peuple nombreux tandis que le pécheur, apres une longue vie,
ne trouvera que la mort. Ainsi, quand mes disciples demanderent
qui serait le plus grand dans le royaume des cieux, ils entendirent
cette réponse : Si vous ne vous convertissez et ne devenez comme des
petits enfants, vous n'entrerez point dans le rovaume des cieux. Celui
donc qui se fera petit comme cet enfant sera le plus grand dans le
royaume des cieux.

10. Malheur a ceux qui dédaignent de s'abaisser avec les petits
parce que la porte du ciel est basse et qu'ils n'y pourront passer.

Malheur aussi aux riches qui ont ici leur consolation parce
que, quand les pauvres entreront dans le royaume de Dieu, ils
demeureront dehors poussant des hurlements. Humbles, réjouissez-
vous ; pauvres, tressaillez d'allégresse ; parce que le royaume de
Dieu est a vous, si cependant vous marchez dans la vérité.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 58

C'est une grande misere que le penchant qu'ont les hommes a
s'inquiéter de mille vaines questions, tandis qu'a peine songent-ils
aux vérités les plus importantes. Ils veulent tout savoir, excepté la
seule chose indispensable. Leur orgueil se complait dans des
spéculations presque toujours dangereuses, ou du moins stériles pour
le salut. En s'efforgant de pénétrer des mysteres impénétrables, ils
s'égarent dans leurs pensées, et ne saisissent que l'erreur, au moment
ou ils croient ravir a Dieu son secret. Voila le fruit des travaux dont
ils se consument sous le soleil.

Ah! Qu'il y a de profondeur et de véritable science de 'homme
dans ce conseil du Sage : Ne cherchez point ce qui est au-dessus de
vous, et ne scrutez point ce qui est plus fort que vous. Mais pensez
sans cesse a ce que Dieu nous prescrit, et gardez-vous de sonder
curieusement toutes ses ceuvres ; car il ne vous est pas nécessaire de

voir de vos yeux ce qui est caché.

Songeons a nous-mémes, a nos devoirs, au compte rigoureux
qu'il nous faudra rendre de nos ceuvres et de nos paroles. Il y a bien

213



la de quoi nous occuper et remplir tout notre temps ; il ne nous est
donné que pour cela.

59. Qu'on doit mettre toute son espérance et toute sa
confiance en Dieu seul

1. Le fidele : Seigneur, quelle est ma confiance en cette vie et
ma plus grande consolation au milieu de tout ce qui s'offre a mes
regards sous le ciel ?

N'est-ce pas vous, Seigneur mon Dieu, dont la miséricorde est
infinie ? Ou ai-je été bien sans vous ? et avec vous ou ai-je pu étre
mal ? J'aime mieux étre pauvre a cause de vous que riche sans vous.
J'aime mieux étre avec vous voyageur sur la terre, que de posséder le
ciel sans vous. Ou vous étes, 1a est le ciel ; et la mort et 'enfer sont
ou vous n'étes pas. Vous étes tout mon désir ; et c'est pourquoi je ne
puis, loin de vous, que soupirer, gémir, prier. Je ne puis me confier
pleinement qu'en vous, ni espérer dans mes besoins de secours que
de vous seul, 6 mon Dieu! Vous étes mon espérance, ma confiance,
mon consolateur toujours fidéle.

2. Tous cherchent leur intérét : vous seul vous ne cherchez que
mon salut et mon avancement, et vous disposez tout pour mon bien.

Méme quand vous m'exposez a beaucoup de tentations et de
peines, c'est encore pour mon avantage ; car vous avez coutume
d'éprouver ainsi ceux qui vous sont chers. Et je ne dois pas moins
vous aimer ni vous louer dans ces épreuves, que si vous me
remplissiez des plus douces consolations.

3. C'est donc en vous, Seigneur mon Dieu, que je mets toute
mon espérance et tout mon appui ; c'est dans votre sein que je dépose
toutes mes afflictions et toutes mes angoisses ; car je ne trouve que
faiblesse et inconstance dans tout ce que je vois hors de vous.

Il n'est point d'amis qui puissent me servir, point de protecteurs
qui me soient de secours, ni de sages qui me donnent un conseil utile,

214



ni de livre qui me console, ni de trésor assez grand pour me racheter,
ni de lieu assez secret pour m'offrir un sir asile, si vous ne daignez
vous-méme me secourir, m'aider, me fortifier, me consoler,
m'instruire et me prendre sous votre garde.

4. Car tout ce qui semble devoir procurer la paix et le bonheur
n'est rien sans vous et réellement ne sert de rien pour rendre heureux.

Vous étes donc le principe et le terme de tous les biens, la
plénitude de la vie, la source inépuisable de toute lumicre et de toute
parole ; et la plus grande consolation de vos serviteurs est d'espérer
uniquement en vous. Mes yeux sont élevés vers vous ; en vous je
mets toute ma confiance, mon Dieu, Pére des miséricordes.
Sanctifiez mon ame, bénissez-la de votre céleste bénédiction, afin
qu'elle devienne votre demeure sainte, le siege de votre éternelle
gloire, et que, dans ce temple ou vous ne dédaignez pas d'habiter, il
n'y ait rien qui offense vos regards. Regardez-moi, Seigneur, dans
votre immense bonté et, selon l'abondance de vos miséricordes,
exaucez la priere de votre serviteur, misérable exilé loin de vous dans
la région des ténebres et de la mort. Protégez et conservez 1'ame de
votre pauvre serviteur au milieu des dangers de cette vie corruptible ;
que votre grace l'accompagne et la conduise, par le chemin de la
paix, dans la patrie de I'éternelle lumiere. Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 59

Quand on a tout parcouru, tout entendu, tout vu, il faut en
revenir a cette parole qui renferme toute sagesse et toute perfection :
DIEU SEUL.

"Considérez, disait un humble religieux de saint Frangois, des
mille millions de créatures plus parfaites que celles qui sont a
présent, tant dans les voies de la nature que dans les voies de la
grace. Réitérez a l'infini votre multiplication et comparez ensuite ces
créatures si parfaites au grand Dieu des éternités ; dans cette vue,
elles deviennent a rien. Je prenais, ajoutait-il, un grand plaisir a cette
multiplication ; et de voir qu'en méme temps que 1'Etre de Dieu

215



paraissait, ces créatures qui se montraient si excellentes et si pleines
de gloire, se retiraient d'une rapidité incroyable dans leur centre, qui
est le néant. Et voyant que le grand Dieu était en moi, et plus en moi
que je n'y €tais moi-méme, j'en ressentais une joie inexplicable, et je
ne pouvais comprendre comment il était possible d'avoir Dieu en soi
et partout au dehors de soi, et de s'occuper des créatures. J'étais ravi
qu'il fut seul éternel, seul immuable, seul infini, et je vous dis en
vérité, qu'en disant : En mon Dieu tout est Dieu, ma volonté était
touchée d'un si grand et si ardent amour, qu'il me semblait que tout
'étre créé disparaissait devant moi, et qu'a jamais je ne serais plus
occupé que de Dieu seul. Je ne puis expliquer l'infinie jubilation de
mon ceeur a la vue de ses immenses perfections ; mais voyant ses
grandeurs incompréhensibles, et, d'autre part, mon néant avec toutes
les miseres qui l'accompagnent, j'allais de l'infini a l'infini, et je me
trouvais incapable, de l'infini a I'infini, de 1'aimer comme je 'aurais
voulu, ce qui me faisait souffrir inénarrablement : car plus je me
trouvais impuissant a I'aimer d'un amour réciproque, plus un secret
amour me dévorait intérieurement. Alors j'allais chercher des secrets
dans ma bassesse, comme navré et enivré d'amour, ne connaissant
pas ce que je faisais ; et, chose étrange, dans ce travail de 1'ame, ces
saillies de l'infini en perfection a l'infini de ma bassesse m'étaient
autant de feux d'amour qui me consumaient de leurs ardeurs !"

216



Livre quatrieme

Du sacrement de I'Eucharistie

Exhortation a la sainte communion

Voix de Jésus-Christ

Venez a moi, vous tous qui étes épuisés de travail, et qui étes
chargés, et je vous soulagerai. Le pain que je donnerai c'est
ma chair, que je donnerai pour la vie du monde. Prenez et
mangez, ceci est mon corps qui sera livré pour vous. Faites
ceci en mémoire de moi. Celui qui mange ma chair et qui
boit mon sang demeure en moi, et moi en lui. Les paroles que
Jje vous ai dites sont esprit et vie.

1. Avec quel respect il faut recevoir Jésus

Voix du disciple

1. Le fidele : Ce sont 1a vos paroles, 6 Jésus ! vérité éternelle !
quoiqu'elles n'aient pas été dites dans le méme temps et qu'elles ne
soient pas €crites dans le méme lieu.

Et puisqu'elles viennent de vous et qu'elles sont véritables, je
dois les recevoir toutes avec une foi pleine de reconnaissance. Elles
sont de vous car c'est vous qui les avez dites ; mais elles sont aussi a
moi parce que vous les avez dites pour mon salut. Je les recois avec
joie de votre bouche, afin qu'elles se gravent profondément dans mon
coeur. Ces paroles pleines de tant de bonté, de tendresse et d'amour,
m'animent ; mais la pensée de mes crimes m'effraye et ma
conscience impure m'éloigne d'un mysteére si saint. La douceur de
vos paroles m'attire, mais le poids de mes péchés me retient.

217



2. Vous m'ordonnez d'aller a vous avec confiance, si je veux
avoir part avec vous, et de me nourrir du pain de I'immortalité, si je
veux obtenir la vie et la gloire éternelle.

Venez, dites-vous, venez a moi, vous tous qui souffrez et qui
étes oppressés, et je vous ranimerai. O douce et aimable parole &
l'oreille d'un pécheur ! vous invitez, Seigneur mon Dieu, le pauvre et
l'indigent a la participation de votre corps sacré. Mais qui suis-je,
Seigneur, pour oser m'approcher de vous ? Voila que les cieux ne
peuvent vous contenir, et vous dites : Venez tous a moi.

3. D'ou vient cette miséricordieuse condescendance, une si
tendre invitation ?

Comment oserai-je aller a vous, moi qui ne sens en moi-méme
aucun bien qui puisse me donner quelque confiance ? Comment
VOus recevrai-je en ma maison, moi qui ai si souvent outragé votre
bonté¢ ? Les anges et les archanges vous adorent en tremblant, les
saints et les justes sont saisis de frayeur ; et vous dites : Venez tous a
moi ! Si ce n'était vous qui le dites, Seigneur, qui pourrait le croire ?
Et si vous n'ordonniez vous-méme d'approcher de vous, qui en aurait
l'audace ?

4. Noé¢, cet homme juste, travailla cent ans a construire l'arche,
pour se sauver avec peu de personnes ; et moi, comment pourrai-je
en une heure me préparer a recevoir dignement le Créateur du
monde ?

Moise, le plus grand de vos serviteurs, pour qui vous étiez
comme un ami, fit une arche de bois incorruptible, qu'il revétit d'un
or tres pur, afin d'y déposer les tables de la loi ; et moi, vile créature,
j'oserais recevoir si facilement le fondateur de la loi et I'auteur de la
vie! Salomon, le plus sage des rois d'Israél, employa sept ans a
élever un temple magnifique a la gloire de votre nom ; il célébra
pendant huit jours la féte de sa dédicace ; il offrit mille hosties
pacifiques et, au son des trompettes, au milieu des cris de joie, il
placa solennellement l'arche d'alliance dans le lieu qui lui était

218



préparé. Et moi, misérable que je suis et le plus pauvre des hommes,
comment vous introduirai-je dans ma maison, moi qui sais a peine
employer pieusement une demi-heure ? Et plit a Dieu que j'eusse une
seule fois employé dignement un moindre temps encore !

5. O mon Dieu ! que n'ont point fait ces saints hommes pour
vous plaire, et combien, hélas ! ce que je fais est peu ! combien est
court le temps que je consacre a me préparer a la communion !

Rarement suis-je bien recueilli, plus rarement suis-je libre de
toute distraction. Et certes, en votre divine et salutaire présence,
nulle pensée profane ne devrait s'offrir a mon esprit, nulle créature ne
devrait I'occuper, car ce n'est pas un ange, mais le Seigneur des anges
que je dois recevoir en moi.

6. Quelle distance infinie, d'ailleurs, entre l'arche d'alliance
avec ce qu'elle renfermait, et votre corps trés pur avec ses ineffables
vertus ; entre les sacrifices a venir, et la véritable hostie de votre
corps, accomplissement de tous les anciens sacrifices !

7. Pourquoi donc ne suis-je pas plus enflammé en votre
adorable présence ?

Pourquoi n'ai-je pas soin de me mieux préparer a la
participation de vos saints mysteres, lorsque ces antiques patriarches
et ces saints prophétes, ces rois et ces princes avec tout leur peuple,
ont montré tant de ze¢le pour le culte divin ?

8. David, ce roi si pieux, fit éclater ses transports par des
danses religieuses devant l'arche, se souvenant des bienfaits que Dieu
avait répandus sur ses peéres; il fit faire divers instruments de
musique, il composa des psaumes que le peuple chantait avec
allégresse, selon ce qu'il avait ordonné, et, animé de I'Esprit-Saint,
souvent il chantait lui-méme sur sa harpe ; il apprit aux enfants
d'Israél a louer Dieu de tout leur coeur et & unir chaque jour leurs
voix pour le célébrer et le bénir.

219



Si la vue de l'arche d'alliance inspirait tant de ferveur, tant de
zele pour les louanges de Dieu, quel respect, quel amour ne doit pas
m'inspirer, et a tout le peuple chrétien, la présence de votre
Sacrement, 0 Jésus ! et la réception de votre corps adorable !

9. Plusieurs courent en divers lieux pour visiter les reliques des
saints ; ils écoutent avidement le récit de leurs actions ; ils admirent
les vastes temples batis en leur honneur, et baisent leurs os sacrés,
enveloppés dans I'or et la soie.

Et voila que vous-méme, 6 mon Dieu ! vous étes ici présent
devant moi sur l'autel, vous le Saint des saints, le Créateur des
hommes, le Roi des anges. Souvent c'est la curiosité, le désir de voir
des choses nouvelles, qui fait entreprendre ces pelerinages ; et de la
vient que, guidé par ce motif frivole, sans véritable contrition, on en
tire peu de fruit pour la réforme des mceurs. Mais ici, dans le
sacrement de l'autel, vous étes présent tout entier, 6 Christ Jésus !
vrai Dieu et vrai homme, et toutes les fois qu'on vous regoit
dignement et avec ferveur, on recueille en abondance les fruits du
salut éternel. Ce n'est pas la légereté, ni la curiosité, ni l'attrait des
sens, qui conduit a ce banquet sacré ; mais une foi ferme, une vive
espérance, une charité sincere.

10. O Dieu Créateur invisible du monde! que vous étes
admirable dans ce que vous faites pour nous ! avec quelle bonté,
quelle tendresse vous veillez sur vos ¢élus, vous donnant vous-méme
a eux pour nourriture dans votre Sacrement !

C'est 1a ce qui surpasse toute intelligence, ce qui, plus
qu'aucune autre chose, attire a vous les coeurs pieux et enflamme leur
amour. Car vos vrais fideles, occupés toute leur vie de se corriger,
puisent dans la fréquente réception de cet auguste sacrement une
merveilleuse ferveur et un zele ardent pour la vertu.

11. O grace admirable et cachée du sacrement, connue des
seuls fideles serviteurs de Jésus-Christ ! car les serviteurs infideles,
asservis au péché, ne peuvent en ressentir l'influence.

220



La grace de 1'Esprit-Saint est donnée dans ce sacrement ; il
répare les forces de 1'ame et lui rend la beauté premiere, que le péché
avait effacée. Telle est quelquefois la puissance de cette grace et la
ferveur qu'elle inspire, que non seulement l'esprit, mais le corps
languissant en recgoit une vigueur nouvelle.

12. Et c'est pourquoi nous devons déplorer avec amertume la
tiédeur et la négligence qui affaiblissent en nous le désir de recevoir
Jésus-Christ, unique espérance des ¢€lus et leur seul mérite.

Car c'est lui qui nous sanctifie et qui nous a rachetés ; il est la
consolation de ceux qui voyagent sur la terre et 1'éternelle félicité des
saints. Combien donc ne doit-on pas gémir de ce que plusieurs
montrent tant d'indifférence pour ce sacré mystere, qui est la joie du
ciel et le salut du monde! O aveuglement, 6 dureté du coeur
humain ! d'étre si peu touché de ce don ineffable, qu'il semble perdre
de son prix a mesure qu'on en use davantage !

13. Si cet adorable sacrement ne s'accomplissait qu'en un seul
lieu et qu'un seul prétre dans le monde entier consacrat I'hostie sainte,
avec quelle ardeur les hommes n'accourraient-ils pas en ce lieu, vers
ce prétre unique, pour voir célébrer les saints mysteres !

Mais il y a plusieurs prétres, et le Christ est offert en plusieurs
lieux, afin que la miséricorde et l'amour de Dieu pour 'homme
éclatent d'autant plus, que la sainte communion est plus répandue
dans le monde. Je vous rends grace, 6 Jésus, pasteur éternel, qui
dans notre exil et notre indigence, daignez nous nourrir de votre
corps et de votre sang précieux, et nous inviter de votre propre
bouche a la participation des ces sacrés mysteres, disant : Venez a
moi, vous tous qui portez votre fardeau avec travail, et je vous
soulagerai.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 1

Tout ce qu'offrait de plus grand, de plus imposant, de plus saint
le culte de l'ancienne alliance, n'était qu'une légere ombre des
mystéres de 'Homme-Dieu. David célebre avec pompe le retour de

221



I'arche a Jérusalem ; mais cette arche était vide ; elle ne renfermait
pas le Sauveur du genre humain. Salomon batit un temple
magnifique ; il en fait, en présence du peuple saisi de respect, la
dédicace solennelle : des victimes sans nombre sont immolées ; mais
ces victimes, qu'est-ce ? De vils animaux dont le sang ne peut apaiser
la souveraine justice. Le monde demeurait dans l'attente du salut
annoncé, lorsque voila qu'au moment prédit s'accomplissent les
promesses aperc¢ues et saluées de loin par les Patriarches durant
leur pelerinage sur la terre. Le Désiré des nations, le Dominateur,
l'"Ange de l'alliance, Celui dont le nom est JEHOVAH, vient dans son
temple, et le vrai sacrifice de propitiation remplace a jamais les
sacrifices figuratifs.

Au fond du tabernacle, sous les voiles du sanctuaire, repose
I'Hostie toujours vivante, ['Agneau de Dieu, qui ote le péché du
monde ; le méme qui est assis a la droite du Pere, est 1a présent, et sa
voix nous appelle : Prenez et mangez, ceci est mon corps : buvez,
ceci est mon sang, le sang de l'alliance nouvelle, répandu pour la
réemission des péchés. Mangez, 6 mes amis ! Buvez, enivrez-vous,
mes bien-aimés | Vous tous qui avez soif, venez a la source dont les
eaux rejaillissent de l'éternelle vie.

Ceux qui, refusant de se désaltérer a cette source pure, s'en
vont chercher a I'écart des eaux furtives, Dieu leur prépare un
breuvage assoupissant, et leurs yeux se ferment. Dans ce sommeil, il
leur semble qu'ils ont faim et qu'ils mangent, et au réveil leur ame
est vide. Altéres, ils révent qu'ils boivent ; et ils se réveillent pleins
de lassitude et ils ont encore soif, et leur dme est vide. Venez donc :
je suis le pain de vie ; celui qui vient a moi n'aura jamais faim, et
celui qui croit en moi n'aura jamais soif. Qui mange ma chair et boit
mon sang a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier jour.

Seigneur, je crois et j'adore : mon ame, haletante de désir,
s'élance vers vous ; et puis soudain une grande frayeur l'arréte : car,
hélas ! Que suis-je pour oser m'approcher de mon Dieu ? Quand je
considére mes souillures, ma bassesse et ma misere profonde, je n'ai

222



plus qu'un sentiment, qu'une parole : Retirez-vous de moi, parce que
Jje suis un homme pécheur. Cependant, o Jésus ! Ce sont les pécheurs
que vous étes venu appeler, et non pas les justes. Et c'est pourquoi,
frappant ma poitrine, et implorant votre miséricorde, je me leverai et
Jj'irai : j'irai avec une foi vive, avec un ardent amour, vers le Fils, le
Verbe, splendeur de la gloire de Dieu, et figure de sa substance, vers
le Sauveur divin, qui nous purifie de nos péchés, qui s'incorpore a sa
créature, pour 1'élever jusqu'a lui : j'irai, et je dirai : Seigneur, je ne
suis pas digne que vous entriez en moi ; mais dites seulement un mot,
et mon ame sera guérie.

2. Combien Dieu manifeste a 'homme sa bonté et son
amour dans le Sacrement de U'Eucharistie

Voix du disciple

1. Plein de confiance en votre bonté et votre grande
miséricorde, je m'approche de vous, Seigneur ; malade, je viens a
mon Sauveur ; consumé de faim et de soif, je viens a la source de la
vie ; pauvre, je viens au Roi du ciel ; esclave, je viens a mon Maitre ;
créature, je viens a celui qui m'a fait ; désolé, je viens a mon tendre
consolateur.

Mais qu'y a-t-il en ce misérable qui vous porte a venir a lui ?
que suis-je pour que vous vous donniez vous-méme a moi ?
Comment un pécheur osera-t-il paraitre devant vous ? et comment
daignerez-vous venir vers ce pécheur ? Vous connaissez votre
serviteur et vous savez qu'il n'y a en lui aucun bien qui mérite cette
grace. Je confesse donc ma bassesse, je reconnais votre bonté, je
bénis votre miséricorde, et je vous rends grice a cause de votre
immense charité. Car c'est pour vous-méme et non pour mes mérites
que vous en usez de la sorte, afin que je connaisse mieux votre
tendresse et que, embrasé¢ d'un plus grand amour, j'apprenne a
m'humilier plus parfaitement, a votre exemple. Et puisqu'il vous
plait ainsi et que vous l'avez ainsi ordonné, je regois avec joie la

223



grace que vous daignez me faire ; et puisse mon iniquité n'y pas
mettre obstacle !

2. O tendre et bon Jésus! quel respect, quelles louanges
perpétuelles ne vous devons-nous pas pour la réception de votre
sacré Corps, si ¢levé au-dessus de tout ce que peut exprimer le
langage de 'homme !

Mais que penserai-je en le recevant, en m'approchant de mon
Seigneur, que je ne puis révérer autant que je le dois, et que
cependant je désire ardemment recevoir ? Quelle pensée meilleure et
plus salutaire que de m'abaisser profondément devant vous et
d'exalter votre bonté infinie pour moi ! Je vous bénis, mon Dieu, et
je veux vous louer éternellement. Je me méprise et me confonds
devant vous dans 1'abime de mon abjection.

3. Vous étes le Saint des saints, et moi le rebut des pécheurs.

Vous vous inclinez vers moi, qui ne suis pas digne de lever les
yeux sur vous. Vous venez a moi, vous voulez étre avec moi, vous
m'invitez a votre table. Vous voulez me donner a manger un aliment
céleste, le pain des Anges, qui n'est autre que vous-mé€me, 0 pain
vivant | qui étes descendu du ciel, et qui donnez la vie au monde.

4. Voila la source de l'amour et le triomphe de votre
miséricorde. Que ne vous doit-on pas d'actions de graces et de
louanges pour ce bienfait !

O salutaire dessein que celui que vous conglites d'instituer
votre Sacrement! 6 doux et délicieux banquet, ou vous vous
donnates vous-méme pour nourriture! Que vos oeuvres sont
admirables, Seigneur ! que votre puissance est grande ! que votre
vérité est ineffable | Vous avez dit et tout a été fait, et rien n'a été fait
que ce que vous avez ordonng.

5. Chose merveilleuse, que nul homme ne saurait comprendre
mais que tous doivent croire, que vous, Seigneur mon Dieu, vrai
Dieu et vrai homme, vous soyez contenu tout entier sous la moindre

224



partie des espéces du pain et du vin, et que sans étre consumé, vous
soyez mangé par celui qui vous recoit.

Souverain maitre de l'univers, vous qui, n'ayant besoin de
personne, avez cependant voulu habiter en nous par votre Sacrement,
conservez sans tache mon ame et mon corps afin que je puisse plus
souvent célébrer vos saints mysteres avec la joie d'une conscience
pure, et recevoir pour mon salut éternel ce que vous avez institué
principalement pour votre gloire, et pour perpétuer a jamais le
souvenir de votre amour.

6. Réjouis-toi, mon ame, et rends grace a Dieu d'un don si
magnifique, d'une si ravissante consolation, qu'il t'a laissée dans cette
vallée de larmes.

Car toutes les fois qu'on célebre ce mystere et qu'on regoit le
corps de Jésus-Christ, I'on consomme soi-méme I'oeuvre de sa
rédemption et on participe a tous les mérites du Christ. Car la charité
de Jésus-Christ ne s'affaiblit jamais, et jamais sa propitiation infinie
ne s'épuise. Vous devez donc toujours vous disposer a cette action
sainte par un renouvellement d'esprit, et méditer attentivement a ce
grand mystere de salut. Lorsque vous célébrez le divin sacrifice ou
que vous y assistez, il doit vous paraitre aussi grand, aussi nouveau,
aussi digne d'amour que si ce jour-la méme, Jésus-Christ descendant
pour la premiere fois dans le sein de la Vierge, se faisait homme, ou
que suspendu a la croix, il souffrit et mour(t pour le salut des
hommes.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 2

L'apdtre saint Jean, ravi en esprit dans la Jérusalem céleste, vit,
au milieu du trone de Dieu, un agneau comme égorgé, et autour de
lui les sept esprits que Dieu envoie par toute la terre, et vingt-quatre
vieillards ; et ces vieillards se prosternérent devant 1'Agneau, tenant
dans leurs mains des harpes et des coupes pleines de parfums, qui
sont les prieres des Saints, et ils chantaient un cantique nouveau a la
louange de Celui qui a été mis a mort, et qui nous a rachetés pour

225



Dieu, de toute tribu, de toute langue, de tout peuple et de toute
nation : et des myriades d'Anges €levaient leurs voix, et disaient :
I'Agneau qui a été égorgé, est digne de recevoir puissance, dignité,
sagesse, force, honneur, gloire et bénédiction ! Et toutes les créatures
qui sont dans le ciel, sur la terre, et dans la mer, et tout ce qui est
dans ces lieux, disaient: A Celui qui est assis sur le trone de
I'Agneau, bénédiction, honneur, gloire et puissance dans les siécles
des siecles !

Voici maintenant un autre spectacle. Ce méme Agneau qui
regoit, sur le trone éternel, I'adoration des Anges et des Saints, et
qu'environne toute la gloire des cieux, vient a nous plein de douceur,
et, voilé sous les apparences d'un peu de pain, il se donne a ses
pauvres créatures, pour sanctifier notre ame, pour la nourrir, et notre
corps mé€me, par I'union substantielle de sa chair a notre chair, de son
sang a notre sang : s'incarnant, si on peut le dire, de nouveau en
chacun de nous, et y accomplissant, d'une maniére incompréhensible,
en se communiquant a nous selon tout ce qu'il est, le grand sacrifice
de la Croix.

O Christ! Fils du Dieu vivant, que vos voies sont
merveilleuses ! Et qui m'en développera le mystére impénétrable ? Si
je monte jusqu'au ciel, je vous y vois dans le sein du Pere tout
¢clatant de sa splendeur. Si je redescend sur la terre, je vous y vois
dans le sein de I'homme pécheur, indigent, misérable : attiré en
quelque sorte, et fixé par I'amour, aux deux termes extrémes de ce
qui peut étre congu dans 1'infini de la grandeur et dans l'infini de la
bassesse. Et comme si ce n'était pas assez de venir a cet étre déchu
quand il vous désire, quand il vous appelle, vous l'appelez vous-
méme le premier, vous l'appelez vous-méme avec instance, vous lui
dites : Venez, venez a moi, vous tous qui souffrez, et je vous
soulagerai : venez, j'ai désiré d'un grand désir de manger cette Paque
avec vous.

C'en est trop, Seigneur, c'en est trop, souvenez-vous qui vous
étes : ou plutot, faites mon Dieu que je ne I'oublie jamais, et que je

226



m'approche de vous comme les Anges eux-mémes s'en approchent,
en tremblant de respect, avec un cceur rempli du sentiment de son
indignité, pénétré de vos miséricordes, et embrasé de ce méme amour
inépuisable, immense, éternel, qui vous porte a descendre jusqu'a
lui !

3. Qu'il est utile de communier souvent

Voix du disciple

1. Je viens a vous, Seigneur, pour jouir de votre don et goliter
la joie du banquet sacré, que dans votre tendresse vous avez, mon
Dieu, préparé pour le pauvre.

En vous est tout ce que je puis, tout ce que je dois désirer ;
vous &tes mon salut et ma rédemption, mon espérance et ma force,
mon bonheur et ma gloire. Réjouissez donc aujourd'hui l'dme de
votre serviteur, parce que j'ai élevé mon dme vers vous, Seigneur
Jésus. Je désire maintenant vous recevoir avec un respect plein
d'amour ; je désire que vous entriez dans ma maison pour mériter
d'étre béni de vous comme Zachée, et d'étre compté parmi les enfants
d'Abraham. Votre corps, voila I'objet auquel mon ame aspire ; mon
coeur brile d'étre uni a vous.

2. Donnez-vous a moi, et ce don me suffit ; car sans vous, rien
ne me console.

Je ne puis étre sans vous et je ne saurais vivre si vous ne venez
a moi. Il faut donc que je m'approche de vous souvent et que je vous
recoive comme le soutien de ma vie, de peur que privé de cette
céleste nourriture, je ne tombe de défaillance dans le chemin. C'est
ainsi, miséricordieux Jésus, que préchant aux peuples et les
guérissant de diverses langueurs, vous dites un jour : je ne veux pas
les renvoyer a jeun dans leurs maisons, de peur que les forces ne
leur manquent en route. Daignez donc en user de la méme manicre
avec moi, vous qui avez voulu demeurer dans votre Sacrement pour

227



la consolation des fideles. Car vous étes le doux aliment de I'ame ; et
celui qui vous mange dignement aura part a I'héritage de la gloire
éternelle. Combien il m'est nécessaire, 2 moi qui tombe et peche si
souvent, qui me laisse aller si vite a la tiédeur, au découragement, de
me renouveler, de me purifier, de me ranimer, par des pricres et des
confessions fréquentes, et par la réception de votre corps sacré ! de
peur que m'en abstenant trop longtemps, je n'abandonne mes
résolutions.

3. Car les penchants de ['homme l'inclinent au mal des
l'enfance ; et s'll n'est soutenu par ce remede divin, il s'enfonce de
plus en plus.

La sainte Communion retire du mal et fortifie dans le bien. Si
donc je suis maintenant si souvent négligent et tiede quand je
communie ou que je céleébre le saint Sacrifice, que serais-je si je
renongais a cet aliment salutaire et si je me privais de ce secours
puissant ? Ainsi, quoique je ne sois pas tous les jours assez bien
disposé pour célébrer les divins mysteres, j'aurai soin cependant d'en
approcher aux temps convenables et de participer a une grace si
grande. Car c'est la principale consolation de 1'ame fidele tandis
qu'elle voyage loin de vous dans un corps mortel, de se souvenir
souvent de son Dieu et de recevoir son bien-aimé dans un coeur
embrasé d'amour.

4. O prodige de votre tendresse pour nous ! Vous, Seigneur
mon Dieu, qui donnez I'étre et la vie a tous les esprits, vous daignez
venir & une pauvre ame misérable et, avec votre divinité et votre
humanité toute entiére, rassasier sa faim.

O heureuse, mille fois heureuse I'dme qui peut vous recevoir
dignement, vous son Seigneur et son Dieu, et golter avec plénitude
la joie de votre présence ! Oh! qu'il est grand le Seigneur qu'elle
recoit ! qu'il est aimable 1'hdte qu'elle possede ! que le compagnon,
I'ami qui se donne a elle, est doux et fidéle ! que 1'époux qu'elle
embrasse est beau ! qu'il est noble et digne d'€tre aimé par-dessus
tout ce qu'on peut aimer, et tout ce qu'il y a de désirable ! Que le ciel

228



et la terre, dans leur parure magnifique, se taisent devant vous, 6 mon
bien-aimé ! car tout ce qu'on admire de beau en eux, ils le tiennent de
vous, dont la sagesse n'a point de bornes, et jamais ils n'approcheront
de votre beauté souveraine.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 3

Autant on doit apporter de soin a s'éprouver soi-méme avant de
manger le pain et de boire le calice du Seigneur, autant il faut
prendre garde a ne pas se tenir éloigné de la Table sainte par un faux
respect et une crainte excessive. Nous serons toujours, quoi que nous
fassions, infiniment indignes d'une faveur si haute : nul n'est pur, nul
n'est saint devant Celui qui est la saintet¢ méme. Mais quand le
Sauveur nous dit: Venez, il connait notre miscre, et c'est pour la
guérir qu'il nous presse de venir a lui. Allons-y donc, non comme le
Pharisien hypocrite, en rendant grdaces a Dieu dans notre cceur de
n'étre pas tel que les autres hommes : Dieu repousse avec horreur cet
orgueil d'une conscience qui se déguise a elle-méme sa plaie secrete :
allons-y, mais comme I'humble Publicain, les yeux baissés vers la
terre, frappant notre poitrine, et disant : Seigneur, ayez piti¢ de moi ;
soyez propice a ce pauvre pécheur.

Il est nécessaire sans doute de se préparer par la pénitence, le
recueillement, la priére, & la communion du corps et du sang de
Jésus-Christ ; mais apres s'y étre disposé sincérement et de toute son
ame, c'est faire injure au Rédempteur que de refuser ses dons, c'est se
priver volontairement des graces les plus précieuses, les plus
abondantes, les plus saintes, c'est renoncer a la vie : car, si ['on ne
mange la chair du Fils de I'homme, et si l'on ne boit son sang, on
n'aura point la vie en soi. Nous devons aspirer continuellement a ce
pain descendu du ciel ; sans cesse nous devons le demander, nous
devons nous en nourrir sans cesse, pour qu'il détruise le principe de
mort qui est en nous depuis le péché.

"Seigneur, donnez-nous toujours de ce pain : ce pain dont vous
avez dit qu'il donne la vie éternelle. C'est ce que disent les Juifs ; et
ils expriment par la le désir de toute la nature humaine ou plutot de

229



toute la nature intelligente. Elle veut vivre éternellement ; elle veut
ne manquer de rien ; en un mot, elle veut étre heureuse. C'est encore
ce qu'en pensait la Samaritaine lorsque Jésus lui ayant dit : O femme,
celui qui boit de l'eau que je donne n'a jamais soif, elle répond
aussitot : Seigneur, donnez-moi de cette eau, afin que je n'aie jamais
soif et que je ne sois pas obligée de venir ici puiser de l'eau dans un
puits si profond, avec tant de peine. Encore un coup, la nature
humaine veut étre heureuse ; elle ne veut avoir aucun besoin ; elle ne
veut avoir ni faim ni soif ; aucun désir a remplir, aucun travail,
aucune fatigue ; et cela qu'est-ce autre chose, sinon étre heureuse ?
Voila ce que veut la nature humaine : voila son fond. Elle se trompe
dans les moyens : elle a soif des plaisirs des sens ; elle veut exceller ;
elle a soif des honneurs du monde. Pour parvenir aux uns et aux
autres, elle a soif des richesses ; sa soif est insatiable ; elle demande
toujours, et ne dit jamais : C'est assez ; toujours plus, et toujours plus.
Elle est curieuse, elle a soif de la vérité ; mais elle ne sait ou la
prendre, ni quelle vérité la peut satisfaire ; elle en ramasse ce qu'elle
peut par-ci par-la, par de bons, par de mauvais moyens ; et, comme
toute ame curieuse est 1égere, elle se laisse tromper par tous ceux qui
lui promettent cette vérité qu'elle cherche. Voulez-vous n'avoir
jamais faim, jamais n'avoir soif ? Venez au pain qui ne périt point, et
au Fils de I'nomme qui vous 'administre : a sa chair, a son sang, ou
est tout ensemble la vérité et la vie, parce que c'est la chair et le sang
non point du fils de Joseph, comme disaient les Juifs, mais du Fils de
Dieu. O Seigneur ! Donnez-moi toujours ce pain ! Qui n'en serait
affamé ? Qui ne voudrait étre assis a votre table ? Qui la pourrait
jamais quitter ?" (Bossuet)

230



4. Que Dieu répand des graces abondantes en ceux qui
communient dignement

Voix du disciple

1. Seigneur mon Dieu, prévenez votre serviteur de vos plus
douces bénédictions, afin que je puisse approcher dignement et avec
ferveur de votre auguste Sacrement.

Rappelez mon coeur a vous; réveillez-moi du profond
assoupissement ou je languis. Visitez-moi pour me sauver, pour que
je golte intérieurement la douceur qui est cachée en abondance dans
ce sacrement comme dans sa source. Faites briller aussi votre
lumicére a mes yeux afin qu'ils discernent un si grand mystere, et
fortifiez ma foi pour le croire inébranlablement. Car c'est l'oeuvre de
votre amour et non de la puissance humaine, c'est votre institution
sacrée et non une invention de I'homme. Nul ne peut concevoir par
lui-méme des merveilles au-dessus de la pénétration des anges
mémes. Que pourrai-je donc, moi, pécheur indigne, moi, cendre et
poussiere, découvrir et comprendre d'un mysteére si haut ?

2. Seigneur, dans la simplicit¢é de mon coeur, avec une foi
ferme et sincére et sur le commandement que vous m'en avez fait, je
m'approche de vous plein de confiance et de respect ; et je crois sans
hésiter que vous €tes ici présent dans ce Sacrement, et comme Dieu
et comme homme.

Vous voulez donc que je vous regoive et que je m'unisse a vous
dans la charité ? C'est pourquoi j'implore votre clémence, et je vous
demande en ce moment une grace particuliere, afin qu'embrasé
d'amour, je me fonde et m'écoule tout entier en vous, et que je ne
désire plus aucune autre consolation. Car cet adorable Sacrement est
le salut de 1'ame et du corps, le remede de toute langueur spirituelle.
Il guérit les vices, réprime les passions, dissipe les tentations ou les
affaiblit, augmente la grace, accroit la vertu, affermit la foi, fortifie
l'espérance, enflamme et dilate I'amour.

231



3. Quels biens sans nombre n'avez-vous pas accordés et
n'accordez-vous pas encore chaque jour, dans ce Sacrement, a ceux
que vous aimez et qui le recoivent avec ferveur, 6 mon Dieu, unique
appui de mon ame, réparateur de l'infirmité humaine, source de toute
consolation intérieure !

Car vous les consolez avec abondance en leurs tribulations
diverses ; vous les relevez de leur abattement par I'espérance de votre
protection ; vous les ranimez intérieurement et les éclairez par une
grace nouvelle ; de sorte que ceux qui se sentaient pleins de trouble
et de tiédeur avant la communion se trouvent tout changés apres
s'étre nourris de cette viande et de ce breuvage céleste. Vous en usez
ainsi avec vos ¢€lus afin qu'ils reconnaissent clairement et par une
manifeste expérience, toute la faiblesse qui leur est propre et tout ce
qu'ils recoivent de votre grace et de votre bonté. Car d'eux-mémes,
froids, durs, sans golt pour la piété, par vous ils deviennent pieux,
z¢€lés, fervents. Qui, en effet, s'approchant humblement de la
fontaine de suavité, n'en remporte pas un peu de douceur ? ou qui, en
se tenant pres d'un grand feu, n'en recoit pas quelque chaleur ? Vous
étes, mon Dieu, cette fontaine toujours pleine et surabondante, ce feu
toujours ardent et qui ne s'éteint jamais.

4. Si donc il ne m'est pas permis de puiser a la plénitude de la
source et de m'y désaltérer parfaitement, j'approcherai cependant ma
bouche de l'ouverture par ou s'écoulent les eaux célestes afin d'en
recueillir au moins une petite goutte pour apaiser ma soif, et ne pas
tomber dans une enti¢re sécheresse.

Et si je ne puis encore étre tout céleste et tout de feu comme les
Chérubins et les Séraphins, je m'efforcerai pourtant de m'animer a la
piété et de préparer mon coeur, afin qu'en participant avec humilité a
ce sacrement de vie, je recoive au moins quelque légere étincelle de
ce feu divin. Bon Jésus, Sauveur trés saint, suppléez vous-méme par
votre bonté et votre grace a ce qui me manque, vous qui avez daigné
appeler a vous tous les hommes en disant : Venez a moi, vous tous
qui étes accablés de travail et de douleur, et je vous soulagerai.

232



5. Je travaille a la sueur de mon front, mon coeur est brisé de
douleur, le poids de mes péchés m'accable, les tentations m'agitent,
une foule de passions mauvaises m'enveloppent et me pressent, et i/
n'y a personne qui me secoure, qui me délivre, qui me sauve, si ce
n'est vous, Seigneur mon Dieu, mon Sauveur, entre les mains de qui
je me remets, et tout ce qui est a moi, afin que vous me protégiez et
me conduisiez a la vie éternelle.

Recevez-moi pour 1'honneur et la gloire de votre nom, vous qui
m'avez préparé votre corps et votre sang pour nourriture et pour
breuvage. "Faites, Seigneur mon Dieu, mon Sauveur, que ma ferveur
et mon amour croissent d'autant plus que je participe plus souvent a
ce divin mystere."

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 4

Jésus-Christ, preés de quitter la terre, promit a ses disciples de
leur envoyer 1'Esprit consolateur ; et c'est ce divin Esprit qui nous est
donné dans les sacrements de la nouvelle alliance. Amour substantiel
du Pere et du Fils, il aide notre infirmité, car nous ne savons pas
demander comme il faut ; mais 1'Esprit demande pour nous avec des
gémissements ineffables ; et celui qui scrute les cceurs sait ce que
désire 1'Esprit, parce qu'il demande selon Dieu pour les saints.

Par une invisible opération, aussi douce que puissante, il
incline librement notre volonté au bien, il la purifie, il 1'éléve vers
Dieu ; il est notre force, comme le Verbe est notre lumiére. Or, quand
nous possédons en nous Jésus-Christ, nous possédons le Verbe
meéme, et nous participons a tous les dons que le Verbe et 1'Esprit, qui
procede de lui, répandent incessamment sur l'humanité sainte du
Sauveur, devenu un avec nous par la communion de son corps et de
son sang, de son ame et de sa divinité, qui en est inséparable.

En lui sont toutes les richesses de la plénitude de I'intelligence,
tous les trésors de la sagesse et de la science souveraine, et ces
trésors, il les ouvre pour nous dans le sacrement de 1'Eucharistie ; il
nous dispense selon nos besoins ces célestes richesses, tandis que

233



'Esprit sanctificateur nous embrase de ses flammes divines qui
consument les dernieres traces du péché, nous donnent comme un
avant-golt de la félicité céleste, et nous préparent a en jouir
pleinement, lorsque nous aurons atteint le terme heureux de nos
épreuves sur la terre.

Allez donc a la source des graces, allez a l'autel, allez a Jésus ;
et a qui, Seigneur, irions-nous ? Vous seul avez les paroles de la vie
éternelle. Languissants, vous nous fortifiez ; affligés, vous nous
consolez ; troublés par les tempétes qui s'élevent au-dedans et au-
dehors de nous, vous commandez aux vents, et il se fait un grand
calme. O Jésus, votre amour me presse, et mon ame a défailli dans
'ardeur de m'unir a vous. C'est 1a tout mon désir, je n'en ai point
d'autre ; je ne veux que vous, 6 mon Dieu ! Oh ! Quand pourrai-je
dire : Mon bien-aimé est a moi, et je suis a lui : ce n'est plus moi qui
vis, c'est Jésus-Christ qui vit en moi ?

5. De l'excellence du Sacrement de l'Autel, et de la
dignité du Sacerdoce

Voix du Bien-Aimé

1. Quand vous auriez la pureté des anges et la sainteté¢ de Jean-
Baptiste, vous ne seriez pas digne de recevoir ni méme de toucher ce
sacrement. Car ce ne sont pas les mérites de I'homme qui lui donnent
le droit de consacrer et de toucher le corps de Jésus-Christ et de se
nourrir du pain des anges. O mystére ineffable ! 6 sublime dignité
des prétres, auxquels est donné ce qui n'a point été accordé aux
anges ! Car les prétres validement ordonnés dans 1'Eglise ont seuls le
pouvoir de célébrer et de consacrer le corps de Jésus-Christ. Le
prétre est le ministre de Dieu ; il use de la parole de Dieu selon le
commandement et l'institution de Dieu ; mais Dieu, a la volonté de
qui tout est soumis, a qui tout obéit lorsqu'il commande, est le
principal auteur du miracle qui s'accomplit sur 1'autel, et c'est lui qui
'opére invisiblement.

234



2. Vous devez donc, dans cet auguste sacrement, croire plus a
la toute-puissance de Dieu qu'a vos propres sens et a ce qui parait aux
yeux, et vous ne sauriez des lors approcher de l'autel avec assez de
respect et de crainte. Pensez a ce que vous étes et considérez quel est
Celui dont vous avez été fait le ministre par 1'imposition des mains de
I'évéque. Vous avez été fait prétre, et consacré pour célébrer les
saints mysteres ; maintenant soyez fidele a offrir a Dieu le sacrifice
avec ferveur, au temps convenable, et que toute votre conduite soit
irrépréhensible. Votre fardeau n'est pas plus léger ; vous étes li¢ au
contraire par des obligations plus étroites, et obligé a une plus grande
sainteté. Un prétre doit étre orné de toutes les vertus et donner aux
autres l'exemple d'une vie pure. Ses moeurs ne doivent point
ressembler a celles du peuple : il ne doit pas marcher dans les voies
communes ; mais il doit vivre comme les anges dans le ciel ou
comme les hommes parfaits sur la terre.

3. Le prétre, revétu des habits sacrés, tient la place de Jésus-
Christ afin d'offrir & Dieu d'humbles supplications pour lui-méme et
pour tout le peuple. Il porte devant et derricre lui le signe de la croix
du Sauveur afin que le souvenir de sa passion lui soit toujours
présent. Il porte devant lui la croix sur la chasuble afin de considérer
attentivement les traces de Jésus-Christ et de s'animer a les suivre. Il
porte la croix derriere lui afin d'apprendre a souffrir avec douceur
pour Dieu tout ce que les hommes peuvent lui faire de mal. Il porte la
croix devant lui afin de pleurer ses propres péchés ; derriere lui afin
que, par une tendre compassion, il pleure aussi les péchés des autres ;
et se souvenant qu'il est établi médiateur entre Dieu et le pécheur, il
ne se lasse point d'offrir des prieres et des sacrifices, jusqu'a ce qu'il
ait obtenu grace et miséricorde. Quand le prétre célebre, il honore
Dieu, il réjouit les anges, il édifie I'Eglise, il procure des secours aux
vivants, du repos aux morts, et se rend lui-méme participant de tous
les biens.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 5

235



Pour comprendre la grandeur du sacerdoce chrétien, il faut
considérer les caracteres qui le distinguent immuablement, et
fortement, comme le sceau divin dont il fut marqué a son origine. Et
d'abord il est un; de méme qu'il n'y a qu'un Dieu, il n'y a qu'un
Meédiateur de Dieu et des hommes, Jésus-Christ, apotre et pontife de
notre foi, toujours vivant pour intercéder en notre faveur.

Tout prétre, dans l'exercice de ses célestes fonctions, représente
Jésus-Christ, ou plutdét est Jésus-Christ méme qui seul opere
véritablement ce qu'annoncent les paroles et les actes de son ministre,
seul lie et délie, seul dispense la grace, seul immole et offre a son
Pére la victime de propitiation, qui est une aussi : car Jésus entrant
par son sang une seule fois dans le saint des saints, a consommé la
rédemption éternelle. Aussi un sacrifice, un prétre, un sacerdoce, qui,
dans son immense hiérarchie, n'est que le Pontife invisible des biens
futurs, est multiplié¢ visiblement sur tous les points de la terre pour y
continuer sa grande mission jusqu'a la fin des siecles.

Et non seulement le sacerdoce est un, il est encore universel :
car tous les peuples ont été donnés en héritage a Jésus-Christ, et
depuis le lever du soleil jusqu'au couchant, en tous lieux, le sacrifice
doit étre accompli, et l'offrande pure présentée au Seigneur. 11 est
éternel, car de toute éternité Dieu a dit au Christ : Tu es mon Fils, je
t'ai engendré aujourd'hui ; et encore: Tu es prétre éternellement
selon l'ordre de Melchisédech. 11 est Saint : car il convenait que nous
eussions un tel Pontife, saint, pur, sans tache, séparé des pécheurs et
élevé au-dessus des cieux ; et les démons mémes, vaincus par Celui
qui possede le sacerdoce éternel, lui ont rendu témoignage : Je sais
qui vous étes, le Saint de Dieu.

Oh ! qu'elle est ¢levée, qu'elle est sublime, la dignité du prétre !
Mais aussi qu'elle est redoutable ! Associé a la puissance de Jésus-
Christ Pontife, dans 1'unité de son sacerdoce, ministre avec lui et en
lui du sacrifice de la Croix, renouvelé chaque jour sur l'autel d'une
maniere non sanglante ; distributeur du pain de vie, du corps et du
sang du Rédempteur, sur lesquels il lui a été donné pouvoir ; revétu

236



de la mission du Fils de Dieu pour le salut du monde, ses devoirs
sont proportionnés a une si haute vocation, et c'est a lui surtout qu'il
est dit : Soyez saint, parce que moi, le Seigneur Dieu, je suis saint.
Pauvre pécheur, si faible, si languissant, si infirme, comment pourrai-
je m'élever, 6 Jésus! a la saintet¢ que vous exigez de moi ? Je
tremble a cette pensée, et je perdrais toute espérance, si votre bonté
ne daignait me rassurer, disant : Cela est impossible aux hommes,
mais tout est possible a Dieu.

6. Priere du chrétien avant la Communion

Voix du disciple

1. Seigneur, lorsque je consideére votre grandeur et ma bassesse,
je suis saisi de frayeur et je me confonds en moi-méme. Car, si je ne
m'approche de vous, je fuis la vie; et si je m'en approche
indignement, j'irrite votre colére. Que ferai-je donc, mon Dieu, mon
protecteur, mon conseil dans tous mes besoins ?

2. Montrez-moi la voie droite, enseignez-moi quelque court
exercice pour me disposer a la sainte communion. Car il m'est
important de savoir avec quelle ferveur et avec quel respect je dois
préparer mon coeur, pour recevoir avec fruit votre Sacrement, ou
pour vous offrir ce grand et divin sacrifice.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 6

S'il est nécessaire de préparer son ame avant la priére, combien
plus avant d'approcher de la divine Eucharistie ! Et c'est pourquoi
I'Apdtre dit : Que 'homme s'éprouve soi-méme, et qu'il mange ainsi
de ce pain, et boive de ce calice; car celui qui mange et boit
indignement, mange et boit son jugement, ne discernant point le
corps du Seigneur.

Mais hélas | Mon Dieu, plus je m'éprouve, plus je me reconnais
indigne de m'unir a vous dans le Sacrement adorable de votre corps

237



et de votre sang : et cependant si je ne mange votre chair et ne bois
votre sang je n'aurai point la vie en moi ; de sorte que je suis partagé
entre le désir de m'asseoir au banquet sacré ou vous invitez vos
fideles, et la crainte d'entendre ces paroles terribles : Pourquoi étes-
vous entré ici sans étre revétu de la robe nuptiale ? Jetez-le, pieds et
mains liés, dans les ténebres extérieures : 1a sont les pleurs et les
grincements de dents.

Que ferai-je donc? Ah! Voici ce que je ferai. Je me
présenterai nu, misérable, devant mon Seigneur et mon Dieu, et je lui
dirai : Ayez piti¢ de moi, Seigneur, et daignez me revétir vous-méme
du vétement pur qui me rendra digne d'étre admis dans la salle du
festin. Si vous ne venez a mon secours, si vous ne suppléez a mon
indigence, je serai, 6 mon divin maitre ! a jamais exclu de votre
Table sainte ; mais vous laisserez tomber sur ce pauvre un regard de
compassion ; vous viendrez a lui dans votre bonté, dans votre
miséricorde immense, et votre main s'étendra pour couvrir sa nudité.
Oui, Seigneur, j'ai espéré en vous, et je ne serai point confondu
éternellement.

7. De l'examen de conscience, et de la résolution de se
corriger

Voix du Bien-Aimé

1. Sur toutes choses, il faut que le prétre qui se dispose a
célébrer les saints mysteres, a toucher et a recevoir le corps de Jésus-
Christ, s'approche de ce sacrement avec une profonde humilité de
coeur, un respect suppliant, une pleine foi et une pieuse intention
d'honorer Dieu. Examinez avec soin votre conscience et autant que
vous le pourrez, purifiez-la par une contrition véritable et par une
humble confession ; de sorte que, délivré du poids de vos fautes,
exempt de troubles et de remords, vous puissiez librement venir a
moi. Ayez une vive douleur de tous vos péchés en général ; déplorez
en particulier ceux que vous commettez chaque jour ; et si le temps

238



vous le permet, confessez a Dieu dans le secret du coeur toutes les
miseres qui sont le fruit de vos passions.

2. Aftligez-vous et gémissez d'étre encore sous l'empire de la
chair et du monde ; Si peu occupé de mourir a vos inclinations ; si
agité par les mouvements de la concupiscence ; Si peu exact a veiller
sur vos sens ; si souvent séduit par de vains fantomes ; Si enclin a
vous répandre au-dehors ; si négligent a rentrer en vous-méme ; Si
porté au rire et a la dissipation ; si dur quand vous devriez verser des
larmes de componction ; Si prompt a vous livrer au relachement et a
la mollesse ; si lent & embrasser une vie austére et fervente ; Si
curieux de nouvelles et de ce qui attire les regards par sa beauté ; si
plein de répugnance pour ce qui abaisse et humilie ; Si avide de
beaucoup savoir; si avare pour donner, si ardent a retenir; Si
inconsidéré dans vos discours ; si impuissant a vous taire ; Si déréglé
dans vos moeurs ; si indiscret dans vos actions ; Si intempérant dans
le manger et le boire ; si sourd a la parole de Dieu ; Si convoiteux de
repos ; si ennemi du travail ; Si éveillé pour des récits frivoles ; si
appesanti par le sommeil durant les veilles saintes, si pressé d'en voir
la fin, si peu attentif en y assistant ; Si dissipé en récitant l'office
divin, si tiede en célébrant, si aride dans la Communion ; Si aisément
distrait ; si rarement bien recueilli ; Si tot ému de colere ; si prompt a
blesser les autres ; Si enclin a juger le mal ; si sévere a le reprendre ;
Si enivré de joie dans la prospérité ; si abattu dans l'adversité ; Si
fécond en bonnes résolutions, et si stérile en bonnes ocuvres.

3. Aprées avoir confessé et déploré avec une grande douleur et
un vif sentiment de votre faiblesse ces défauts et tous les autres qui
peuvent étre en vous, formez un ferme propos de vous corriger et
d'avancer dans la vertu. Offrez-vous ensuite avec une pleine
résignation et sans aucune réserve sur l'autel de votre coeur, comme
un holocauste perpétuel ; en 'honneur de mon nom, m'abandonnant
entierement le soin de votre corps et de votre ame, afin d'obtenir ainsi
la grace de célébrer dignement le saint Sacrifice et de recevoir avec
fruit le Sacrement de mon corps.

239



4. Car il n'est point d'oblation plus méritoire ni de satisfaction
plus grande pour les péchés, que de s'offrir soi-méme sincérement a
Dieu en lui offrant, a la messe et dans la communion, le Corps de
Jésus-Christ. Si 'homme fait ce qui est en lui et s'il a un vrai repentir
toutes les fois qu'il s'approche de moi pour demander grice et
miséricorde : j'en jure par moi-méme, dit le Seigneur, je ne me
souviendrai plus de ses péchés, et ils lui seront tous pardonnés ; car
je ne veux point la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et qu'il
vive.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 7

Il n'est rien de plus utile en soi, ni de plus indispensable pour
approcher dignement de l'autel, que de descendre en sa conscience, et
d'en scruter avec une sévérité salutaire les tristes profondeurs. Nous
avons en nous-mémes comme une image du royaume des ténebres :
la vit, et croit, et se propage l'innombrable famille des vices, née de
la triste concupiscence qui a infecté la vie humaine dans sa source.
Quiconque examine sérieusement son cceur, y trouve le germe de
tout ce qui est mauvais : un orgueil tantot hardi et violent, tantdt
plein de déguisements et de ruses, une curiosité effrénée, des
convoitises ardentes, la haine qu'accompagnent l'injure, l'outrage et la
calomnie, l'envie, meére du meurtre, l'avarice qui dit sans cesse :
Apporte, apporte ; la dureté d'ame, les joies coupables de 'esprit ; et
bien que ces semences de mort ne se développent pas dans chaque
homme au méme degré, tous les ont en eux-mémes, et la grace seule
les étouffe plus ou moins. Tel est, depuis la chute originelle, le
partage des enfants d'Adam.

Qui, dans son effroi, ne crierait vers Dieu du fond de cette
immense misere, pour implorer de lui secours et miséricorde ? 1/
délaisse ceux qui cachent leurs crimes, et pardonne a ceux qui
s'accusent. Touché de piti¢ pour les pécheurs, Jésus-Christ a institué
le sacrement de pénitence, qui les régénére dans le sang de I'Agneau,
et les revét de I'innocence primitive. Voila la robe nuptiale nécessaire
pour assister au festin de I'Epoux. Vous qui portez avec douleur le

240



poids de vos péchés, hatez-vous donc ! Allez, pleins de repentir, de
foi, d'espérance et d'amour, déposer cet accablant fardeau aux pieds
de celui qui tient, dans le tribunal sacré, la place du Fils de Dieu
méme : allez et humiliez-vous, allez et pleurez : une main divine
essuiera vos larmes, et, rétablis en grace avec Dieu, en paix avec
vous-mémes, vous chanterez dans l'allégresse 1'hymne du pardon :

Heureux ceux dont les iniquités ont été remises et les péchés
couverts | Heureux celui a qui le Seigneur n'a point imputé son
péché et dont le coeur a été sans fraude ! Parce que j'ai tu mon
crime, il a vieilli dans mes os, et crié dans mon sein pendant tout le
jour. Car votre main s'est appesantie sur moi le jour et la nuit : je me
suis tourné et retourné dans mon angoisse, tandis que l'épine per¢ait
mon cceur. Alors je vous ai déclaré mon péché ; je n'ai point caché
mon injustice. J'ai dit : Je confesserai contre moi mon iniquité au
Seigneur : et vous, Seigneur, vous m'avez remis l'impiété de mon
péché. C'est pour cela que vos serviteurs vous invoqueront dans le
temps propice ; et le déluge des grandes eaux n'approchera point
d'eux.

8. De loblation de Jésus-Christ sur la Croix et de la
résignation de soi-méme

Voix du Bien-Aimé

1. Comme je me suis offert volontairement pour vos péchés a
mon Pére, les bras étendus sur la Croix et le corps nu, ne réservant
rien et m'immolant tout entier pour apaiser Dieu, ainsi vous devez
tous les jours, dans le sacrifice de la Messe, vous offrir a moi comme
une hostie pure et sainte, du plus profond de votre coeur et de toutes
les puissances de votre ame. Que demandé-je de vous sinon que vous
vous abandonniez a moi sans réserve ? Tout ce que vous me donnez
hors de vous ne m'est rien, parce que c'est vous que je veux et non
pas vos dons.

241



2. Comme tout le reste ne vous suffirait pas sans moi, ainsi
aucun de vos dons ne peut me plaire si vous ne vous donnez vous-
méme. Offrez-vous a moi, donnez-vous a Dieu tout entier, et votre
oblation me sera agréable. Je me suis offert tout entier pour vous a
mon Pére, je vous ai donné tout mon Corps et tout mon Sang pour
nourriture, afin d'étre tout a vous et que vous fussiez a jamais tout a
moi. Mais si vous demeurez en vous-méme, SI VOus ne vous
abandonnez pas sans réserve a ma volonté, votre oblation n'est pas
entiére et nous ne serons pas unis parfaitement. L'oblation volontaire
de vous-méme entre les mains de Dieu doit donc précéder toutes vos
oeuvres si vous voulez acquérir la grace de la liberté. S'il en est si
peu qui soient éclairés de ma lumiere et qui jouissent de la liberté
intérieure, c'est qu'ils ne savent pas se renoncer enticrement eux-
mémes. Je l'ai dit et ma parole est immuable : Si quelqu'un ne
renonce pas a tout, il ne peut étre mon disciple. Si donc vous voulez
étre mon disciple, offrez-vous a moi avec toutes vos affections.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 8

On n'aurait qu'une idée bien faible et bien incomplete du
sacrifice de la Croix, si I'on n'y voyait que ce qui parait, pour ainsi
dire, aux sens. Jésus-Christ a offert non seulement son corps sacré,
en proie a toutes les souffrances et toutes les angoisses que peut
endurer la nature humaine, mais encore son ame sainte étroitement
unie au Verbe divin, toutes ses douleurs, toutes ses affections, toutes
ses volontés, et I'agonie et le délaissement qui tira de son coeur ce
dernier cri: Mon Pere, pourquoi m'avez-vous abandonné ? En cet
¢tat, il représentait 1'humanité entiere condamnée a mourir; et
I'homme, en effet, fut frappé de mort jusque dans les plus secretes
profondeurs de son étre. Alors, tout fut consommeé, et le supplice et la
rédemption.

Or, chaque fois que le prétre, montant a l'autel, y renouvelle,
selon l'institution divine, cet ineffable sacrifice ; chaque fois que le
fidéle participe a la victime immolée, et le fidele, et le prétre doivent
s'offrir ainsi que Jésus-Christ s'est offert lui-méme ; leur sacrifice uni

242



au sien doit étre comme le sien, sans réserve ; car, nous aussi, nous
sommes attachés a la Croix, et avec Jésus-Christ et en Jésus-Christ,
nous souffrons pour nous, pour nos fréres, pour les vivants, pour les
morts, pour toute la grande famille humaine : ce qui fait dire a
l'apotre saint Paul ces étonnantes paroles : Je me réjouis de mes
souffrances a cause de vous : et ce qui manque a la Passion de
Jesus-Christ, je l'accomplis en ma chair, pour son corps, qui est
['Eglise : non sans doute que la Passion du Sauveur ne fit plus que
surabondante pour Oter le péché du monde, et satisfaire a la justice de
Dieu, mais parce que chacun de nous doit la reproduire en soi, et
parce que, étant les membres d'un seul corps qui est le corps du
Christ, tout ce que nous souffrons, il le souffre avec nous, de sorte
que nos souffrances deviennent comme une partie de sa Passion
propre.

O Jésus ! je m'offre avec vous, je m'offre tout entier ; me voila
sur l'autel : frappez, Seigneur, achevez le sacrifice : détruisez tout ce
qui en moi est de 'homme condamné, ces désirs de la terre, ces
affections, ces volontés, ces sens qui me troublent, ce corps de péché,
et, les yeux fixés sur votre Croix, je dirai : Tout est consommeé !

9. Que nous devons nous offrir a Dieu avec tout ce qui
est a nous, et prier pour tous

Voix du disciple

1. Seigneur, a qui tout appartient dans le ciel et sur la terre, je
veux aussi me donner a vous par une oblation volontaire ; je veux
étre a vous pour toujours. Dans la simplicité de mon coeur, je m'offre
a vous aujourd'hui, mon Dieu, pour vous servir a jamais, pour vous
obéir, pour m'immoler sans cesse a votre gloire. Recevez-moi avec
l'oblation sainte de votre précieux corps que je vous offre aujourd'hui
en présence des anges qui assistent invisiblement a ce sacrifice, et
faites qu'il porte des fruits de salut pour moi et pour tout votre
peuple.

243



2. Toutes les fautes et tous les crimes que j'ai commis devant
vous et devant vos saints anges depuis le jour ou j'ai pu commencer a
pécher jusqu'a ce moment, je vous les offre, Seigneur, sur votre autel
de propitiation pour que vous les consumiez par le feu de votre
amour, que vous effaciez toutes les taches dont ils ont souillé ma
conscience, et qu'apres l'avoir purifiée vous me rendiez votre grace
que mes péchés m'avaient fait perdre, me les pardonnant tous
pleinement et me recevant, dans votre miséricorde, au baiser de paix.

3. Que puis-je faire pour expier mes péchés, que de les
confesser humblement, avec une amere douleur, et d'implorer sans
cesse votre clémence ? Je vous en conjure, exaucez-moi, soyez-moi
propice quand je me présente devant vous, mon Dieu. J'ai une vive
horreur de tous mes péchés et je suis résolu a ne plus les commettre.
Ils m'affligent profondément et toute ma vie je ne cesserai de m'en
affliger, prét a faire pénitence et a satisfaire pour eux selon mon
pouvoir. Pardonnez-les-moi, Seigneur, pardonnez-les-moi pour la
gloire de votre saint nom. Sauvez mon ame, que vous avez rachetée
au prix de votre sang. Voila que je m'abandonne a votre miséricorde,
je me remets entre vos mains ; traitez-moi selon votre bonté et non
selon ma malice et mon iniquité.

4. Je vous offre aussi tout ce qu'il y a de bien en moi, quelque
faible, quelque imparfait qu'il soit, afin que 1'épurant, le sanctifiant, le
perfectionnant sans cesse, vous le rendiez plus digne de vous, plus
agréable a vos yeux, et que vous me conduisiez a une heureuse fin,
moi le plus inutile, le plus languissant et le dernier des hommes.

5. Je vous offre encore tous ces pieux désirs des ames fidéeles,
les besoins de mes parents, de mes amis, de mes fréres, de mes
sceurs, de tous ceux qui me sont chers, de ceux qui m'ont fait, ou a
d'autres, quelque bien pour l'amour de vous; de ceux qui ont
demandé ou désiré que j'offrisse des pricres et le saint Sacrifice pour
eux et pour les leurs, soit qu'ils vivent encore en la chair, soit que le
temps ait fini pour eux. Que tous sentent le secours de votre grace, la
puissance de vos consolations ; protégez-les dans les périls, délivrez-

244



les de leurs peines, et qu'affranchis de tous les maux, ils vous
rendent, pleins de joie, d'éclatantes actions de graces.

6. Je vous offre enfin des supplications et I'hostie de paix,
principalement pour ceux qui m'ont offensé en quelque chose, qui
m'ont attristé, qui m'ont blamé, qui m'ont fait quelque tort ou quelque
peine ; et pour tous ceux aussi que j'ai moi-méme affligés, troublés,
blessés, scandalisés, le sachant ou sans le savoir, afin que vous nous
pardonniez a tous nos péchés et nos offenses mutuelles. Otez de nos
cceurs, 6 mon Dieu! le soupcon, l'aigreur, la colére, tout ce qui
divise, tout ce qui peut altérer la charit¢é et diminuer l'amour
fraternel.. Ayez pitié, Seigneur, ayez pitié de ces pauvres qui
implorent votre grace, votre miséricorde ; et faites que nous soyons
dignes de jouir ici-bas de vos dons et d'arriver a I'éternelle vie. Ainsi-
soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 9

Apres s'étre purifié par le sacrement de pénitence, et s'étre uni,
selon tout ce qu'il est, a Jésus-Christ, hostie de propitiation pour le
salut des hommes, le prétre s'offre encore pour eux et pour lui-méme,
afin que la vertu du sacrifice qui doit s'accomplir, lui soit appliquée
et a ses freres, et a tous ceux pour qui Jésus-Christ, sacrificateur et
victime, 1'a consommeé sur la Croix.

Comme le Sauveur s'est immolé pour lui, il veut s'immoler
pour le Sauveur, ne vivre que pour sa gloire et mourir pour elle. 11 le
supplie de consumer dans le feu de son amour tout ce qui reste en lui
d'impur et de terrestre. Il dépose en quelque maniere sur 'autel et ses
pensées et ses affections, ses volontés, ses désirs, tout son étre, afin
d'étre revétu en Jésus-Christ d'une vie nouvelle, de cette vie selon
Dieu qui fait que 'homme ne vit plus pour soi, mais pour Celui qui
est mort et ressuscité pour lui. Ainsi anéanti dans la présence du
souverain Maitre, et comme baigné déja du sang qui demande grace,
il intercéde pour ses proches, ses amis, ses bienfaiteurs, pour ses
ennemis méme, pour ceux qui le haissent et le persécutent,
embrassant dans sa charité, immense comme celle du Christ, toutes

245



les créatures qu'il a rachetées, tous les enfants du Pére céleste, qui
fait luire son soleil sur les bons et sur les méchants.

Elevé par 'onction sacerdotale entre la terre et le ciel, il couvre,
pour ainsi dire, le genre humain tout entier de sa priere et de son
amour. Il le voit, par le péché, dans un état de mort, et ses désirs
I'enfantent a la vie, semblable au médiateur supréme qui, dans les
jours de sa chair, offrant avec un grand cri et avec larmes, des
prieres et des supplications a Celui qui peut sauver de la mort, fut
exaucé a cause de son respect. Oui, le salut vient du Seigneur ; il a
fait éclater les merveilles de son Saint. Prétres du Dieu vivant,
offrez-lui le sacrifice de justice. Je vous prierai, Seigneur : vous
entendrez ma voix le matin : le matin je me présenterai dans votre
maison, et, rempli de votre crainte, j'adorerai dans votre saint
temple ; et tous ceux qui esperent en vous se réjouiront, et ils
tressailliront d'allégresse éternellement, parce que vous habiterez en
eux.

10. Qu'on ne doit pas facilement s'éloigner de la sainte
Communion

Voix du Bien-Aimé

1. 1l faut recourir souvent a la source de la grace et de la divine
miséricorde, a la source de toute bonté et de toute pureté, afin que
vous puissiez étre guéri de vos passions et de vos vices, et que, plus
fort, plus vigilant, vous ne soyez ni vaincu par les attaques du démon,
ni surpris par ses artifices. L'ennemi des hommes, sachant quel est le
fruit de la sainte communion et combien est grand le remede qu'y
trouvent les ames pieuses et fideles, s'efforce en toute occasion et par
tous les moyens de les en €loigner autant qu'il peut.

2. Aussi est-ce au moment ou ils s'y disposent que quelques-
uns éprouvent les plus vives attaques de Satan. Cet esprit de malice,
comme il est écrit au livre de Job, vient parmi les enfants de Dieu

246



pour les troubler par les ruses ordinaires de sa haine, cherchant a leur
inspirer des craintes excessives et de pénibles perplexités, pour
affaiblir leur amour, ébranler leur foi, afin qu'ils renoncent a
communier, ou qu'ils ne communient qu'avec tiédeur. Mais il ne faut
pas s'inquiéter de ses artifices et de ses suggestions, quelques
honteuses, quelques horribles qu'elles soient, mais les rejeter toutes
sur lui. Il faut se rire avec mépris de cet esprit misérable et
n'abandonner jamais la sainte communion a cause de ses attaques et
des mouvements qu'il excite en nous.

3. Souvent aussi l'on s'en €loigne par un désir trop vif de la
ferveur sensible et parce qu'on a congu de l'inquiétude sur sa
confessions. Agissez selon le conseil des personnes prudentes et
bannissez de votre coeur l'anxiété et les scrupules, parce qu'ils
détruisent la piété et sont un obstacle a la grace de Dieu. Ne vous
privez point de la sainte communion des que vous éprouverez
quelque trouble ou une légere peine de conscience ; mais confessez-
vous au plus tot et pardonnez sincérement aux autres les offenses que
vous avez recues d'eux. Que si vous avez vous-méme offensé
quelqu'un, demandez-lui humblement pardon, et Dieu aussi vous
pardonnera.

4. Que sert de tarder a se confesser et de différer la sainte
communion ? Purifiez-vous promptement, hatez-vous de rejeter le
venin et de recourir au remede ; vous vous en trouverez mieux que de
différer longtemps. Si vous différez aujourd’hui pour une raison,
peut-étre s'en présentera-t-il demain une plus forte ; et vous pourriez
ainsi €tre sans cesse détourné de la communion, et sans cesse vous y
sentir moins disposé. Ne perdez pas un moment, secouez votre
langueur, déchargez-vous de ce qui vous pese ; car a quoi revient-il
de vivre toujours dans l'anxiété, toujours dans le trouble, et d'étre
¢loigne chaque jour par de nouveaux obstacles de la Table sainte ?
Rien, au contraire, ne nuit davantage que de s'abstenir longtemps de
communier ; car d'ordinaire I'ame tombe par la dans un profond
assoupissement. O douleur ! il se rencontre des chrétiens si tiédes et
si laches qu'ils saisissent avec joie tous les prétextes pour différer a

247



se confesser, et des lors aussi @ communier, afin de n'étre pas obligés
de veiller avec plus de soin sur eux-mémes.

5. Hélas ! qu'ils ont peu de piété, peu d'amour, ceux qui se
privent si aisément de la sainte communion ! Qu'il est heureux, au
contraire, et agréable a Dieu, celui qui vit de telle sorte et qui
conserve sa conscience si pure, qu'il serait préparé a communier tous
les jours et communierait en effet, s'il lui était permis et qu'il pit le
faire sans singularit¢ ! Si quelqu'un s'en abstient quelquefois par
humilité ou pour une cause légitime, on doit louer son respect. Mais
si sa ferveur s'est refroidie, il doit se ranimer et faire tout ce qu'il
peut : et Dieu secondera ses désirs, a cause de la droiture de sa
volonté qu'il considére principalement.

6. Que si des motifs légitimes l'empéchent d'approcher de la
sainte Table, il conservera toujours l'intention et le saint désir de
communier, et ainsi il ne sera pas entierement privé du fruit du
Sacrement. Quoique tout fidéle doive, a certains jours et au temps
fixé, recevoir avec un tendre respect le Corps du Sauveur dans son
Sacrement, et rechercher en cela plutot la gloire de Dieu que sa
propre consolation, cependant il peut aussi communier en esprit tous
les jours, a toute heure, avec beaucoup de fruit. Car il communie de
cette maniere et se nourrit invisiblement de Jésus-Christ toutes les
fois qu'il médite avec piété les mysteres de son Incarnation et de sa
Passion, et qu'il s'enflamme de son amour.

7. Celui qui ne se prépare a la Communion qu'aux approches
des fétes et quand la coutume l'y oblige, sera souvent mal préparé.
Heureux celui qui s'offre au Seigneur en holocauste toutes les fois
qu'il célebre le sacrifice ou qu'il communie ! Ne soyez, en célébrant
les saints mysteres, ni trop lent ni trop prompt ; mais conformez-vous
a l'usage ordinaire et régulier de ceux avec qui vous vivez. Il ne faut
point fatiguer les autres ni leur causer d'ennui, mais suivre 1'ordre
commun établi par vos peres, et consulter plutot l'utilité de tous que
votre attrait et votre piété particuliere.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 10

248



Qu'il faille exciter les chrétiens a s'asseoir a la Table sainte, a
se nourrir du pain de vie, a recevoir en eux ['auteur et le
consommateur de la foi, le Sauveur des hommes, le Verbe de Dieu ;
qu'ils cherchent de tous cotés des prétextes pour se tenir €loignés de
lui ; qu'ils regardent comme une dure obligation le devoir qu'impose
I'Eglise de participer en certains temps au corps et au sang de Jésus-
Christ, c'est quelque chose de si prodigieux et tout ensemble de si
effrayant, que I'ame fuit cette pensée comme elle fuirait une vision de
l'enfer.

Mais parmi les fideles que I'amour attire au banquet de I'Epoux,
il en est qui, abusés par de tristes et fausses doctrines, ou retenus par
les scrupules d'une conscience timide a l'exces, ne se croient jamais
assez préparés et se privent volontairement de la divine Eucharistie, a
cause du respect méme que leur inspire cet auguste sacrement. Sans
doute il serait a désirer que ceux qui mangent le pain des Anges
eussent toute la pureté de ces célestes esprits ; mais Celui qui connait
notre misere, et qui est venu la guérir, n'exige pas que I'homme soit
parfait pour approcher de la source des graces ; il demande seulement
qu'il soit purifié par la pénitence, et qu'il apporte au pied de 'autel un
ceeur contrit et humilié, un repentir sincere de ses fautes, une volonté
droite, un amour ardent.

Tandis que Jésus repousse et maudit les pharisiens, superbes
observateurs de la loi, il accueille la femme pécheresse, il compatit a
son humble douleur, il bénit ses larmes, et beaucoup de péchés lui
sont remis, parce qu'elle a beaucoup aimé. Trop souvent les
apparentes délicatesses de conscience qui séparent longtemps de la
Communion, cachent un grand et coupable orgueil. Au lieu de
s'abandonner aux conseils du guide qui tient la place de Dieu, on veut
se conduire et se juger soi-méme : erreur funeste dont le dernier
terme, le terme inévitable est, ou le désespoir, ou une effroyable
présomption. Ne quittez, ne quittez jamais la voie de l'obéissance :
toutes les autres aboutissent a la perdition. Si 1'on vous interdit 1'acces
a la Table sainte, abstenez-vous, et pleurez : car quel sujet plus
légitime de pleurs ? Si 1'on vous dit : Allez a Jésus dans le Sacrement

249



de son amour, approchez avec allégresse. Nulle disposition n'égale le
sacrifice entier du raisonnement humain et de la volonté propre ;
ayez en tout et toujours la simplicité d'un petit enfant : la simplicité
du cceur est chere a Dieu ; il la bénit pour le temps ; il la bénit pour
|'éternité.

11. Que le Corps de Jésus-Christ et ['Ecriture sainte sont
trés nécessaires a l'ame fidele

Voix du disciple

1. Seigneur Jésus, quelles délices inondent I'ame fidele admise
a votre Table, ou on ne lui présente d'autre aliment que vous-méme,
son unique bien-aimé, le plus cher de tous ses désirs ! Oh ! qu'il me
serait doux de répandre en votre présence des pleurs d'amour et
d'arroser vos pieds de mes larmes comme Madeleine ! Mais ou est
cette tendre piété et cette abondante effusion de larmes saintes ?
Certes, en votre présence et celle des saints anges, tout mon coeur
devrait s'embraser et se fondre de joie. Car vous m'étes véritablement
présent dans votre Sacrement, quoique caché sous des apparences
étrangeres.

2. Mes yeux ne pourraient supporter I'éclat de votre divine
lumiére, et le monde entier s'évanouirait devant la splendeur de votre
gloire. C'est donc pour ménager ma faiblesse que vous vous cachez
sous les voiles du Sacrement. Je possede réellement et j'adore Celui
que les anges adorent dans le ciel ; mais je ne le vois encore que par
la foi, tandis qu'ils le voient tel qu'il est et sans voile. Il faut que je
me contente de ce flambeau de la vraie foi et que je marche a sa
lumiére jusqu'a ce que luise l'aurore du jour éternel et que les
ombres des figures déclinent. Mais quand ce qui est parfait sera
venu, l'usage des Sacrements cessera, parce que les bienheureux,
dans la gloire céleste, n'ont plus besoin de secours. Ils se réjouissent
sans fin dans la présence de Dieu et contemplent la gloire face a
face ; pénétrés de sa lumiere et comme plongés dans 1'abime de sa

250



divinité, ils gottent le verbe de Dieu fait chair, tel qu'il était au
commencement et tel qu'il sera durant toute I'éternité.

3. Qu'au souvenir de ces merveilles, tout me soit un pesant
ennui, méme les consolations spirituelles ; car tandis que je ne verrai
point le Seigneur mon Dieu dans I'éclat de sa gloire, tout ce que je
vois, tout ce que j'entends en ce monde ne m'est rien. Vous m'étes
témoin, Seigneur, que je ne trouve nulle part de consolation, de repos
en nulle créature ; je ne puis en trouver qu'en vous seul, mon Dieu,
que je désire contempler éternellement. Mais cela ne peut étre tant
que je vivrai dans ce corps mortel. Il faut donc que je me prépare a
une grande patience et que je soumette a votre volonté tous mes
désirs. Car vos saints, Seigneur, qui, ravis d'allégresse, régnent
maintenant avec vous dans le ciel, ont aussi, pendant qu'ils vivaient,
attendu avec une grande foi et une grande patience l'avenement de
votre gloire. Je crois ce qu'ils ont cru; ce qu'ils ont espéré, je
l'espere ; j'ai la confiance de parvenir, aidé de votre grace, 1a ou ils
sont parvenus. Jusque-la je marcherai dans la foi, fortifié par leurs
exemples. J'aurai aussi les livres saints pour me consoler et
m'instruire, et par-dessus tout, votre sacré Corps pour remede et pour
refuge.

4. Car je sens que deux choses me sont ici-bas souverainement
nécessaires, et que sans elles je ne pourrais porter le poids de cette
misérable vie. Enfermé dans la prison de mon corps, j'ai besoin
d'aliments et de lumiere. C'est pourquoi vous avez donné a ce pauvre
infirme votre chair sacrée pour étre la nourriture de son ame et de son
corps, et votre parole pour luire comme une lampe devant ses pas. Je
ne pourrais vivre sans ces deux choses, car la parole de Dieu est la
lumiere de I'ame et votre Sacrement le pain de la vie. On peut encore
les regarder comme deux tables placées dans les trésors de 1'Eglise.
L'une est la table de 1'autel sacré, sur lequel repose un pain sanctifié,
c'est-a-dire le Corps précieux de Jésus-Christ. L'autre est la table de
la loi divine qui contient la doctrine sainte, qui enseigne la vraie foi,
qui souleéve le voile du sanctuaire et nous conduit avec streté jusque
dans le Saint des saints. Je vous rends graces, Seigneur Jésus,

251



lumiere de I'éternelle lumiere, de nous avoir donné par le ministére
des prophétes, des apdtres et des autres docteurs, cette table de la
doctrine sainte.

5. Je vous rends graces, 6 Créateur et Rédempteur des hommes,
de ce qu'afin de manifester votre amour au monde, vous avez préparé
un grand festin ou vous nous offrez pour nourriture non l'agneau
figuratif, mais votre trés saint Corps et votre Sang. Dans ce sacré
banquet, que partagent avec nous les anges, mais dont ils gotltent
plus vivement la douceur, vous comblez de joie tous les fideles et
vous les enivrez du calice du salut qui contient tous les délices du
ciel.

6. Oh! qu'elles sont grandes, qu'elles sont glorieuses les
fonctions des prétres, a qui il a été donné de consacrer le Dieu de
majesté par des paroles saintes, de le bénir de leurs levres, de le tenir
entre leurs mains, de le recevoir dans leur bouche et de le distribuer
aux autres hommes ! Oh ! qu'elles doivent tre innocentes les mains
du prétre, que sa bouche doit étre pure, son corps saint, et son ame
exempte des plus légeres taches, pour recevoir si souvent 'auteur de
la pureté ! Il ne doit sortir rien que de saint, rien que d'honnéte, rien
que d'utile, de la bouche du prétre qui participe si fréquemment au
Sacrement de Jésus-Christ.

7. Qu'ils soient simples et chastes les yeux qui contemplent
habituellement le Corps de Jésus-Christ. Qu'elles soient pures et
¢levées au ciel les mains qui touchent sans cesse le Créateur du ciel
et de la terre. C'est aux prétres surtout qu'il est dit dans la Loi : Soyez
saints, parce que je suis saint, moi le Seigneur votre Dieu.

8. Que votre grace nous aide, 6 Dieu tout-puissant ! nous qui
avons ¢été revétus du sacerdoce, afin que nous puissions vous Sservir
dignement, avec une vraie piété et une conscience pure. Et si nous ne
pouvons vivre dans une innocence aussi parfaite que nous le
devrions, accordez-nous du moins de pleurer sincérement nos fautes
et de former en esprit d'humilité la ferme résolution de vous servir
désormais avec plus de ferveur.

252



Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 11

Qu'est-ce que la terre ? Un lieu d'exil, une vallée de larmes,
comme l'appelle 1'Eglise. L'homme y cherche dans les ténébres la
vérité, qui est la vie de son intelligence ; il y cherche, au milieu de
maux sans nombre, un bien, il ne sait quel bien, immense,
inépuisable, éternel, qui est la vie de son cceur; et tout ce qu'il
cherche lui échappe. Le doute, I'opinion, 'erreur fatiguent sa raison
épuisée. Ce qu'il a cru des biens se change en amertume ; il trouve au
fond de tout le vide et l'ennui. Est-il seul, son ame retombe avec
douleur sur elle-méme ! Il a besoin de support, et malheur a lui s'il
met sa confiance dans les autres hommes ! Ils se masquent pour le
surprendre ; ils profanent, pour le tromper, le nom d'ami ; tandis que
leur bouche lui sourit, ils lui tendent des pieges dans l'ombre, et
quand, a force de ruses, de mensonges et de basses noirceurs, ils 1'ont
enveloppé de leurs rets, tout a coup se dévoilant, ils se ruent sur lui et
le dévorent comme I'hyene dévore sa proie. Lamentable condition !

Mais Dieu n'a pas abandonné sa pauvre créature dans ces
extrémités de la misere. Il 'éclaire par sa parole, il la soutient par sa
grace, il l'anime, il la console par la foi d'une vie meilleure, par
l'espérance de posséder, apres ces jours d'épreuve, le bien auquel elle
aspire, le bien infini, qui est Lui-méme. Et ces dons merveilleux d'un
amour inénarrable, rassemblés, concentrés, en quelque sorte, dans la
divine Eucharistie, y sont offerts a nos désirs sans autre mesure que
ces désirs mémes. Toutes les fois que nous approchons de cet
auguste Sacrement, nous recevons en nous la Sagesse, la Lumiere
incréée, le Verbe de Dieu, la Parole vivante ; nous recevons 1'Auteur
de la grace, le Consommateur de la foi, le gage immortel de notre
espérance ; la chair crucifiée pour nous s'incorpore a notre chair ; le
sang qui a sauvé le monde se méle a notre sang ; un saint baiser unit
notre ame a 1'dme du Rédempteur ; sa divinité nous pénetre et
consume en nous tout ce que le péché avait corrompu ; I'ami fidele
repose dans notre sein, il nous parle, il nous dit : Pose-moi comme un
sceau sur ton ceeur, car l'amour est plus fort que la mort ; et alors
embrasés de cet amour ardent comme le feu, nous ne voyons plus

253



que le bien-aimé, nous n'avons plus de vie que la sienne, et la
tristesse de notre pelerinage s'évanouit dans les joies du ciel.

12. Qu'on doit se préparer avec un grand soin a la sainte
Communion

Voix du Bien-Aimé

1. Je suis l'ami de la pureté et c'est de moi que vient toute
sainteté. Je cherche un coeur pur, et l1a est le lieu de mon repos.
Préparez-moi un grand cénacle et je célébrerai chez vous la Pdque
avec mes disciples. Si vous voulez que je vienne a vous et que je
demeure en vous, purifiez-vous du vieux levain et nettoyez la maison
de votre coeur. Bannissez-en les pensées du siecle et le tumulte des
vices. Comme le passereau qui gémit sous un toit solitaire, rappelez-
vous vos péchés dans I'amertume de votre ame. Car un ami prépare
toujours a son ami le lieu le meilleur et le plus beau ; et c'est ainsi
qu'il lui fait connaitre avec quelle affection il le regoit.

2. Sachez cependant que vous ne pouvez, quels que soient vos
propres efforts, vous préparer dignement, quand vous y emploieriez
une année entiére sans vous occuper d'autre chose. Mais c'est par ma
grace et ma seule bonté qu'il vous est permis d'approcher de ma
table, comme un mendiant invité au festin du riche, et qui n'a, pour
reconnaitre ce bienfait, que d'humbles actions de graces. Faites ce qui
est en vous, et faites-le avec un grand soin. Recevez, non pour suivre
la coutume ou pour remplir un devoir rigoureux, mais avec crainte,
avec respect, avec amour, le corps du Seigneur bien-aimé, de votre
Dieu, qui daigne venir a vous. C'est moi qui vous appelle, qui vous
commande de venir ; je suppléerai a ce qui vous manque ; venez, et
recevez-moi.

3. Lorsque je vous accorde le don de la ferveur, remerciez-en
votre Dieu ; car ce n'est pas que vous en soyez digne, mais parce que
j'ai eu piti¢ de vous. Si vous vous sentez, au contraire, aride, priez

254



avec instance, gémissez et ne cessez point de frapper a la porte,
jusqu'a ce que vous obteniez quelque miette de ma table, ou une
goutte des eaux salutaires de la grace. Vous avez besoin de moi et je
n'ai pas besoin de vous. Vous ne venez pas a moi pour me sanctifier,
mais c'est moi qui viens a vous pour vous rendre meilleur et plus
saint. Vous venez pour que je vous sanctifie et pour vous unir a moi,
pour recevoir une grace nouvelle et vous enflammer d'une nouvelle
ardeur d'avancer dans la vertu. Ne négligez point cette grace ; mais
préparez votre coeur avec un soin extréme et recevez-y votre bien-
aimeé.

4. Mais il ne faut pas seulement vous exciter a la ferveur avant
la communion, il faut encore travailler a vous y conserver apres ; et
la vigilance qui la doit suivre n'est pas moins nécessaire que la
préparation qui la précede ; car cette vigilance est elle-méme la
meilleure préparation pour obtenir une grace plus grande. Rien au
contraire n'écarte davantage des dispositions ou l'on doit étre pour
communier que de se trop répandre au-dehors en sortant de la Table
sainte. Parlez peu, retirez-vous en un lieu secret et jouissez de votre
Dieu. Car vous possédez Celui que le monde entier ne peut vous
ravir. Je suis Celui a qui vous vous devez donner sans réserve ; de
sorte que, dégagé de toute inquiétude, vous ne viviez plus en vous,
mais en moi.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 12

La préparation a la Paque nouvelle comprend deux choses : il
faut purifier le cénacle, et il faut l'orner; c'est-a-dire que pour
recevoir dignement le corps et le sang de Jésus-Christ, 'dme doit étre
avant tout exempte de souillures, elle doit avoir été lavée dans les
eaux de la pénitence, et ensuite s'étre exercée a la pratique des vertus
qui la rendent agréable a Dieu.

Ce qui plait au Seigneur, ce qui attire ses graces, c'est une
profonde humilité, un souverain mépris de soi-méme, une foi vive,
un abandon parfait a ses volontés, le détachement de la terre et le
désir des biens célestes, la charité qui est douce, patiente, qui n'est

255



point jalouse, qui n'agit point témérairement, qui ne s'enfle point
d'orgueil, qui n'est point ambitieuse, qui ne cherche point ses
intéréts, qui ne s'aigrit de rien, ne soupgonne point le mal, ne se
réjouit point de l'injustice, mais se réjouit de la veérité ; qui souffre
tout, croit tout, espere tout, supporte tout ; charité vraiment divine,
et, selon la doctrine du grand Apotre, préférable a tout ce qu'il y a de
plus élevé.

Quand je parlerais toutes les langues des hommes et le langage
des Anges, si je n'ai point la charité, je suis comme un airain sonnant,
ou une cymbale retentissante. Et quand j'aurais le don de prophétie,
quand je pénétrerais tous les mysteres, et que je posséderais toute
science, quand j'aurais la foi parfaite jusqu'a transporter les
montagnes, si je n'ai point la charité, je ne suis rien. Et quand j'aurais
distribué tous mes biens pour nourrir les pauvres, et livré mon corps
aux flammes, si je n'ai point la charité, tout cela ne me sert de rien.

Ame chrétienne, qui aspirez au banquet nuptial, imitez donc les
Vierges sages : prenez de I'huile, allumez votre lampe, pour aller au-
devant de 1'Epoux; car celles dont les lampes seront éteintes
entendront cette parole terrible : En vérité, je ne vous connais point.

13. Que le fidele doit désirer de tout son coeur de s'unir
a Jésus-Christ dans la Communion

Voix du disciple

1. Qui me donnera, Seigneur, de vous trouver seul et de vous
ouvrir tout mon coeur, et de jouir de vous comme mon ame le
désire ; de sorte que je ne sois plus pour personne un objet de mépris,
et qu'étranger a toute créature, vous me parliez seul, et moi a vous,
comme un ami parle a son ami et s'assied avec lui a la méme table ?
Ce que je demande, ce que je désire, c'est d'étre uni tout entier a
vous, que mon coeur se détache de toutes les choses créées et que,
par la sainte communion et la fréquente célébration des divins

256



mysteres, j'apprenne a goiter les choses du ciel et de I'éternité. Ah !
Seigneur mon Dieu, quand, m'oubliant tout a fait moi-méme, serai-je
parfaitement uni a vous et absorbé en vous ? Que je sois en vous, et
vous en moi ; et que cette union soit inaltérable !

2. Vous étes vraiment mon bien-aimé, choisi entre mille, en qui
mon ame se complait et veut demeurer a jamais. Vous étes le Roi
pacifique ; en vous est la paix souveraine et le vrai repos ; hors de
vous il n'y a que travail, douleurs, misére infinie. Vous étes vraiment
un Dieu caché. Vous vous ¢€loignez des impies ; mais vous aimez a
converser avec les humbles et les simples. "Oh ! que votre tendresse
est touchante, Seigneur ; vous qui, pour montrer a vos enfants tout
votre amour, daignez les rassasier d'un pain délicieux qui descend du
ciel I" Certes, nul autre peuple, quelque grand qu'il soit, n'a des
dieux qui s'approchent de lui, comme vous, 6 mon Dieu ! Vous vous
rendez présent a tous vos fideles, vous donnant vous-méme a eux
chaque jour pour étre leur nourriture et pour qu'ils jouissent de vous,
afin de les consoler et d'élever leur coeur vers le ciel.

3. Quel est le peuple, en effet, comparable au peuple chrétien ?
quelle est, sous le ciel, la créature aussi chérie que I'ame fervente en
qui Dieu daigne entrer pour la nourrir de sa chair glorieuse ? O
faveur ineffable ! 6 condescendance merveilleuse ! 6 amour infini,
qui n'a ét¢ montré qu'a I'homme ! Mais que rendrai-je au Seigneur
pour cette grace, pour cette immense charité ? Je ne puis rien offrir a
Dieu qui lui soit plus agréable que de lui donner mon coeur sans
réserve et de m'unir intimement a lui. Alors mes entrailles
tressailliront de joie lorsque mon ame sera parfaitement unie a Dieu.
Alors il me dira : Si vous voulez étre avec moi, je veux étre avec
vous. Et je lui répondrai : Daignez demeurer avec moi, Seigneur : je
désire ardemment d'étre avec vous. Tout mon désir et que mon coeur
vous soit uni.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 13

"Je m'abandonne a vous, 6 mon Dieu ! a votre unité, pour étre
fait un avec vous! a votre infinit€é et a votre immensité

257



incompréhensible, pour m'y perdre, m'y oublier moi-méme ; a votre
sagesse infinie, pour y étre gouverné selon vos desseins, et non pas
selon mes pensées ; a vos décrets éternels, connus et inconnus, pour
m'y conformer, parce qu'ils sont tous également justes; a votre
éternité, pour en faire mon bonheur ; a votre toute-puissance, pour
étre toujours sous votre main ; a votre bonté paternelle, afin que,
dans le temps que vous m'avez marqué, vous receviez mon esprit
entre vos bras; a votre justice, autant qu'elle justifie I'impie et le
pécheur, afin que d'impie et de pécheur, vous me fassiez juste et
saint. Il n'y a qu'a cette justice qui punit les crimes que je ne veux pas
m'abandonner ; car ce serait m'abandonner a la damnation que je
mérite, et néanmoins, Seigneur, elle est sainte cette justice, comme
tous vos autres attributs ; elle est sainte et ne doit pas étre privée de
son sacrifice. Il faut donc m'y abandonner, et voici que Jésus-Christ
se présente, afin que je m'y abandonne en lui, et par lui."

14. Du désir ardent que quelques ames saintes ont de
recevoir le Corps de Jésus-Christ

Voix du disciple

1. Combien est grande, 6 mon Dieu ! l'abondance de douceur
que vous avez réservée a ceux qui vous craignent ! Quand je viens a
considérer avec quel désir et quel amour quelques ames fideles
s'approchent, Seigneur, de votre Sacrement, alors je me confonds
souvent en moi-méme et je rougis de me présenter a votre autel et a
la table sacrée de la Communion avec tant de froideur et de
sécheresse ; d'y porter un coeur si aride, si tiede, et de ne point
ressentir cet attrait puissant, cette ardeur qu'éprouvent quelques-uns
de vos serviteurs qui, en se disposant & vous recevoir, ne sauraient
retenir leurs larmes tant le désir qui les presse est grand et leur
émotion profonde ! Ils ont soif de vous, 6 mon Dieu! qui étes la
source d'eau vive, et leur coeur et leur bouche s'ouvrent également
pour s'y désaltérer. Rien ne peut rassasier ni tempérer leur faim que

258



votre sacré Corps, qu'ils recoivent avec une sainte avidité et les
transports d'une joie ineffable.

2. Oh! que cette ardente foi est une preuve sensible de votre
présence dans le Sacrement ! Car ils reconnaissent véritablement le
Seigneur dans la fraction du pain, ceux dont le coeur est tout brillant
lorsque Jésus est avec eux. Qu'une affection si tendre, un amour si
vif est souvent loin de moi ! Soyez-moi propice, 6 bon Jésus, plein de
douceur et de miséricorde ! Ayez piti¢ d'un pauvre mendiant et faites
que j'éprouve au moins quelquefois, dans la sainte Communion,
quelques mouvements de cet amour qui embrase tout le coeur, afin
que ma foi s'affermisse, que mon espérance en votre bonté
s'accroisse et qu'enflammé par cette manne céleste, jamais la charité
ne s'éteigne en moi.

3. Dieu de bonté, vous €tes tout-puissant pour m'accorder la
grace que j'implore, pour me remplir de l'esprit de ferveur et me
visiter dans votre clémence, quand le jour choisi par vous sera venu.
Car, encore que je ne brlile pas de la méme ardeur que ces ames
pieuses, cependant, par votre grace, j'aspire a leur ressembler,
désirant et demandant d'étre compté parmi ceux qui ont pour vous un
si vif amour, et d'entrer dans leur société sainte.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 14

Avant le jour de la Pdque, Jésus, sachant que son heure était
venue de passer de ce monde a son Pere, comme il avait aimé les
siens qui étaient dans le monde, il les aima jusqu'a la fin. Ce fut alors
qu'il institua la divine Eucharistie, comme pour perpétuer sa demeure
au milieu des disciples qu'il avait aimés et de tous ceux qu'il aimerait
jusqu'a la consommation des siécles, accomplissant ainsi cette
promesse : Je ne vous laisserai pas orphelins, je viendrai a vous : et
il est venu, il a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire, la
gloire du Fils unique du Pere, plein de grdce et de vérité.

Il est vrai que sa présence se dérobe a nos sens ; mais elle n'en
est ni moins réelle ni moins efficace : ainsi je crois, Seigneur, ainsi

259



j'adore. Si Jésus-Christ, en se donnant a nous dans le Sacrement de
l'autel, ne se couvrait pas d'un voile, s'il ne retenait pas en soi une
partie de sa lumiére, s'il se montrait selon tout ce qu'il est, plus beau
qu'aucun des enfants des hommes, et avec une tendresse ineffable
aspirant de s'unir a nous, "corps a corps, cceur a coeur, esprit a esprit,"
notre fréle humanité ne pourrait supporter le poids d'une félicité
semblable, et 1'dme briserait ses liens mortels. C'est pourquoi le divin
Sauveur a voulu ne se rendre visible qu'a la foi seule ; et la foi suffit
pour embraser de telles ardeurs les vrais fideles, qu'il n'est rien sur la
terre de comparable a leur amour. Aucune langue ne peut exprimer
ce qui se passe, dans le secret du ceeur, entre I'Epoux et I'Epouse : ces
transports, ce calme, ces ¢lans du désir, cette joie de la possession,
ces chastes embrassements de deux ames perdues l'une dans l'autre,
cette douce langueur, ces paroles briilantes, ce silence plus ravissant.

Ah ! si vous saviez le don de Dieu, et quel est Celui qui vous
dit : Donnez-moi a boire, vous lui demanderiez vous-méme, et il vous
donnerait de l'eau vive. Tous les Saints lui ont demandé, et il a
entendu leur voix, et il les a désaltérés a la source éternelle.
Demandez aussi, priez, suppliez : ['Esprit et I'Epouse disent : Venez,
et que celui qui écoute dise : Venez. Que celui qui a soif, vienne, et
que celui qui veut, recoive gratuitement l'eau qui donne la vie. Et
I'Epoux dit : Je viens. Ainsi soit-il | Venez, Seigneur Jésus.

15. Que la grace de la dévotion s'acquiert par Uhumilité
et 'abnégation de soi-méme

Voix du Bien-Aimé

1. 1l faut désirer ardemment la grace de la ferveur, ne vous
lasser jamais de la demander, l'attendre patiemment et avec
confiance, la recevoir avec gratitude, la conserver avec humilité,
concourir avec z¢le a son opération, et, jusqu'a ce que Dieu vienne a
vous, ne vous point inquiéter en quel temps et de quelle maniére il lui
plaira de vous visiter. Vous devez surtout vous humilier lorsque vous

260



ne sentez en vous que peu ou point de ferveur ; mais ne vous laissez
point trop abattre et ne vous affligez point avec exces. Souvent Dieu
donne en un moment ce qu'il a longtemps refusé; il accorde
quelquefois a la fin de la priere ce qu'il a différé de donner au
commencement.

2. Si la grace était toujours donnée aussitot qu'on la désire, ce
serait une tentation pour la faiblesse de I'homme. C'est pourquoi 1'on
doit attendre la grace de la ferveur avec une confiance ferme et une
humble patience. Lorsqu'elle vous est cependant refusée ou Otée
secrétement, ne l'imputez qu'a vous-méme et a vos péchés. C'est
souvent peu de chose qui arréte ou qui affaiblit la grace, si pourtant
l'on peut appeler peu de chose et si 1'on ne doit pas plutét compter
pour beaucoup ce qui nous prive d'un si grand bien. Mais quel que
soit cet obstacle, si vous le surmontez parfaitement, vous obtiendrez
ce que vous demandez.

3. Car des que vous vous serez donné¢ a Dieu de tout votre
coeur, et que, cessant d'errer d'objets en objets au gré de vos désirs,
VOusS vous serez remis entiérement entre ses mains, vous trouverez la
paix dans cette union, parce que rien ne vous sera doux que ce qui
peut lui plaire. Quiconque ¢élevera donc son intention vers Dieu avec
un coeur simple et se dégagera de tout amour et de toute aversion
déréglée des créatures, sera propre a recevoir la grace et digne du don
de la ferveur. Car Dieu répand sa bénédiction ou il trouve des vases
vides ; et plus un homme renonce parfaitement aux choses d'ici-bas,
plus il se méprise et meurt a lui-méme, plus la grace vient a lui
promptement, plus elle remplit son coeur, et I'affranchit et 1'éleve.

4. Alors, ravi d'étonnement, il verra ce qu'il n'avait point vu, et
il sera dans l'abondance, et son coeur se dilatera, parce que le
Seigneur est avec lui, et qu'il s'est lui-méme remis sans réserve et
pour toujours entre ses mains. C'est ainsi que sera béni 'homme qui
cherche Dieu de tout son coeur, et qui n'a pas recu son dme en vain.
Ce disciple fidele, en recevant la sainte Eucharistie, mérite d'obtenir
la grace d'une union plus grande avec le Seigneur, parce qu'il ne

261



considere point ce qui lui est doux, ce qui le console, mais, au-dessus
de toute douceur et de toute consolation, I'honneur et la gloire de
Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 15

Bien qu'on doive aimer Dieu pour lui seul, il est permis de
désirer ses dons, pourvu qu'on demeure pleinement soumis a sa
volonté sainte. Les graces les plus précieuses ne sont pas toujours les
graces senties, celles qui, pour ainsi dire, inondent 1'ame de lumiere
et de joie. Elles peuvent, si l'on n'y prend garde, exciter la vaine
complaisance.

Souvent il est plus slir de marcher en cette vie dans les ténébres
de la pure foi, d'étre éprouvé par la tristesse, la souffrance,
'amertume, et de porter la Croix intérieure, comme Jésus lorsqu'il
s'écriait : Mon Peére, pourquoi m'avez-vous délaissé ? alors tout
orgueil est abattu; on ne trouve en soi qu'infirmité ; on s’humilie
sous la main qui frappe, mais qui frappe pour guérir, et ce saint
exercice d'abnégation, plus méritoire pour l'dme fidele et plus
agréable a Dieu qu'aucune ferveur sensible, attendrit le céleste Epoux
et le rameéne prés de I'Epouse qui, privée de son bien-aimé, veillait
dans sa douleur, semblable au passereau solitaire qui gémit sur le
toit. Il se découvre a elle dans la divine Eucharistie, il la console, il
essuie ses larmes, il lui prodigue ses chastes caresses, il I'embrase de
son amour, comme les disciples d'Emmaiis, alors qu'il disaient :
Notre cceur n'était-il pas tout brllant au-dedans de nous, lorsqu'il
nous parlait dans le chemin et nous ouvrait les Ecritures ?

Seigneur, je m'avoue indigne de golter ces ravissantes
douceurs. Je connais mon iniquité, et mon péché est sans cesse
devant moi. Que me devez-vous, sinon la rigueur et le chatiment ! Et
toutefois j'oserai implorer votre miséricorde immense; je
m'approcherai, le front contre terre, de la source d'eau vive, espérant
que votre pitié en laissera tomber quelques gouttes sur mon ame
aride. Accordez-moi, Seigneur, ce rafraichissement avant que je m'en
aille, et bientot je ne serai plus.

262



16. Qu'il faut dans la Communion, exposer ses besoins a
Jésus-Christ, et lui demander sa grace

Voix du disciple

1. Seigneur, plein de tendresse et de bonté, que je désire
recevoir en ce moment avec un pieux respect, vous connaissez mon
infirmité et mes pressants besoins ; vous savez en combien de maux
et de vices je suis plongé, quelles sont mes peines, mes tentations,
mes troubles et mes souillures. Je viens a vous chercher le reméde
pour obtenir un peu de soulagement et de consolation. Je parle a
Celui qui sait tout, qui voit tout ce qu'il y a de plus secret en moi, et
qui seul peut me secourir et me consoler parfaitement. Vous savez
quels biens me sont principalement nécessaires et combien je suis
pauvre en vertu.

2. Voila que je suis devant vous, pauvre et nu, demandant votre
grace, implorant votre miséricorde. Rassasiez ce mendiant affamé,
réchauffez ma froideur du feu de votre amour, éclairez mes ténébres
par la lumiére de votre présence. Changez pour moi toutes les choses
de la terre en amertume ; faites que tout ce qui m'est dur et pénible
fortifie ma patience ; que je méprise et que j'oublie tout ce qui est
créé, tout ce qui passe. Elevez mon coeur a vous dans le ciel et ne me
laissez pas errer sur la terre. Que, de ce moment et a jamais, rien ne
me soit doux que vous seul, parce que vous €tes ma nourriture, mon
breuvage, mon amour, ma joie, ma douceur, et tout mon bien.

3. Oh! que ne puis-je, embras¢ par votre présence, Etre
transformé en vous, de sorte que je devienne un méme esprit avec
vous par la grace d'une union intime et par l'effusion d'un ardent
amour ! Ne souffrez pas que je m'éloigne de vous sans m'étre rassasié
et désaltéré ; mais usez envers moi de la méme miséricorde dont
vous avez souvent usé avec vos saints, d'une maniére si merveilleuse.
Qui pourrait s'étonner qu'en m'approchant de vous je fusse
entiérement consumé par votre ardeur, puisque vous étes un feu qui

263



brile toujours et ne s'éteint jamais, un amour qui purifie les cceurs et
qui éclaire l'intelligence !

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 16

Ce n'est point en nous efforgant d'élever notre esprit a de
sublimes pensées que nous recueillerons le fruit de la sainte
Communion, mais en adorant, pleins d'amour, Jésus-Christ en nous,
en lui ouvrant notre cceur avec une grande confiance et une grande
simplicité comme un ami parle a son ami. Nous avons des besoins, il
faut les lui exposer. Nous sommes couverts de plaies, il faut les lui
montrer, afin qu'il les lave dans son divin sang. Nous sommes
faibles, il faut lui demander de ranimer nos forces. Nous sommes
nus, affamés, altérés, il faut lui dire: Ayez piti¢ de ce pauvre
mendiant. De lui découlent toutes les graces. Ecoutez ses paroles : Je
suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi, encore qu'il soit
mort, il vivra ; et tout homme qui vit et qui croit en moi ne mourra
point a jamais. Croyez-vous ainsi ?

"O chrétien ! Je ne dis plus rien : c'est Jésus-Christ qui te parle
en la personne de Marthe ; réponds avec elle : Oui, Seigneur, je crois
que vous étes le Christ, Fils du Dieu vivant, qui étes venu en ce
monde. Ajoutez avec saint Paul: Afin de sauver les pécheurs,
desquels je suis le premier. Crois donc, ame chrétienne, adore,
espere, aime. O Jésus ! tez les voiles, et que je vous voie. O Jésus !
parlez dans mon cceur, et faites que je vous écoute. Parlez, parlez,
parlez ; il n'y a plus qu'un moment : parlez. Donnez-moi des larmes
pour vous répondre ; frappez la pierre, et que les eaux d'un amour
plein d'espérance, pénétré de reconnaissance, coulent jusqu'a terre."
(Bossuet)

264



17. Du désir ardent de recevoir Jésus-Christ

Voix du disciple

1. Seigneur, je désire vous recevoir avec un pieux et ardent
amour, avec toute la tendresse et I'affection de mon coeur, comme
vous ont désiré dans la communion tant de saints et de fideles qui
vous étaient si chers a cause de leur vie pure et de leur fervente piété.
O mon Dieu ! Amour éternel, mon unique bien, ma félicité toujours
durable, je désire vous recevoir avec toute la ferveur, tout le respect
qu'ait jamais pu ressentir aucun de vos saints.

2. Et quoique je sois indigne d'éprouver ces admirables
sentiments d'amour, je vous offre cependant toute I'affection de mon
coeur, comme si j'étais animé seul de ces désirs enflammés qui vous
sont si agréables. Tout ce que peut concevoir et désirer une ame
pieuse, je vous le présente, je vous l'offre, avec un respect profond et
une vive ardeur. Je ne veux rien me réserver mais je veux vous offrir
sans réserve le sacrifice de moi-méme et de tout ce qui est a moi.
Seigneur mon Dieu, mon Créateur et mon Rédempteur, je désire
vous recevoir aujourd'’hui avec autant de ferveur et de respect, avec
autant de z¢le pour votre gloire, avec autant de reconnaissance, de
sainteté, d'amour, de foi, d'espérance et de pureté, que vous désira et
vous regut votre sainte Mere, la glorieuse Vierge Marie, lorsque
l'ange lui annongant le mystére de I'Incarnation, elle répondit avec
une pieuse humilité : Voici la servante du Seigneur, qu'il me soit fait
selon votre parole.

3. Et de méme que votre bienheureux précurseur, le plus grand
des saints, Jean-Baptiste, lorsqu'il était encore dans le sein de sa
mere, tressaillit de joie en votre présence, par un mouvement du
Saint-Esprit, et que, vous voyant ensuite converser avec les hommes,
il disait avec un tendre amour et en s'humiliant profondément : L'ami
de l'époux qui est pres de lui et qui l'écoute, est ravi d'allégresse,
parce qu'il entend la voix de I'époux, ainsi je voudrais étre embrasé

265



des plus saints, des plus ardents désirs, et m'offrir & vous de toute
l'affection de mon coeur. C'est pourquoi je vous offre tous les
transports d'amour et de joie, les extases, les ravissements, les
révélations, les visions célestes de toutes les dmes saintes, avec les
hommages que vous rendent et vous rendront a jamais toutes les
créatures dans le ciel et sur la terre ; je vous les offre ainsi que leurs
vertus, pour moi et pour tous ceux qui se sont recommandés a mes
prieres, afin qu'ils célebrent dignement vos louanges et vous
glorifient éternellement.

4. Seigneur mon Dieu, recevez mes veeux, et le désir qui
m'anime de vous louer, de vous bénir avec 1'amour immense, infini,
da a votre ineffable grandeur. Voila ce que je vous offre, et ce que je
voudrais vous offrir chaque jour et a chaque moment, et je prie et je
conjure de tout mon coeur tous les esprits célestes et tous vos fideles
serviteurs de s'unir @ moi pour vous louer et pour vous rendre de
dignes actions de grces.

5. Que tous les peuples, toutes les tribus, toutes les langues
vous bénissent et célebrent dans des transports de joie et d'amour la
douceur et la sainteté de votre nom. Que tous ceux qui offrent avec
révérence et avec piété les divins mysteres, et qui les recoivent avec
une pleine foi, trouvent en vous grace et miséricorde, et qu'ils prient
avec instance pour moi, pauvre pécheur. Et lorsque, apres s'étre unis
a vous selon leurs pieux désirs, ils se retirent de la Table sainte,
rassasiés et consolés merveilleusement, qu'ils daignent se souvenir de
moi, qui languis dans l'indigence.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 17

"Que cet adorable Sacrement opére en moi, 6 mon Sauveur ! la
rémission de mes péchés ; que ce sang divin me purifie ; qu'il lave
toutes les taches qui ont souillé cette robe nuptiale dont vous m'avez
revétu dans le baptéme, afin que je puisse m'asseoir avec assurance
au banquet des noces de votre Fils. Je suis, je l'avoue, une ame
pécheresse, une épouse infidele, qui ai manqué une infinité de fois a
la foi donnée. Mais revenez, me dites-vous, 6 Seigneur ! Revenez, je

266



vous recevrai : pourvu que vous ayez repris votre premieére robe, et
que vous portiez, dans I'anneau que 1'on vous met au doigt, la marque
de I'union ou le Verbe divin entre avec vous. Rendez-moi cet anneau
mystique ; revétez-moi de nouveau, 6 mon Pére ! comme un enfant
prodigue qui retourne a vous, de cette robe de l'innocence et de la
sainteté que je dois apporter a votre Table. C'est 1'"'mmortelle parure
que vous nous demandez, vous qui étes en méme temps I'époux, le
convive et la victime immolée, qu'on nous donne a manger. C'est a
cette Table mystique que l'on trouve l'accomplissement de cette
parole : Qui me mange vivra par moi. Qu'elle s'accomplisse en moi, 0
mon Sauveur ! Que j'en ressente 'effet ; transformez-moi en vous, et
que ce soit vous-méme qui viviez en moi. Mais, pour cela, que je
m'approche de ce céleste repas avec les habits les plus magnifiques ;
que j'y vienne avec toutes les vertus ; que j'y coure avec une joie
digne d'un tel festin et de la viande immortelle que vous m'y
donnez."

18. Qu'on ne doit pas chercher a pénétrer le mystére de
'Eucharistie, mais qu'il faut soumettre ses sens a la Foi.

Voix du Bien-Aimé

1. Gardez-vous du désir curieux et inutile de sonder ce profond
mystere, si vous ne voulez pas vous plonger dans un abime de
doutes. Celui qui scrute la majesté sera accablé par la gloire. Dieu
peut faire plus que 'homme ne peut comprendre On ne défend pas
une humble et piecuse recherche de la vérité, pourvu qu'on soit
toujours prét a se laisser instruire et qu'on s'attache fidelement a la
sainte doctrine des Péres.

2. Heureuse la simplicité qui laisse le sentier des questions
difficiles, pour marcher dans la voie droite et slre des
commandements de Dieu. Plusieurs ont perdu la piété en voulant
approfondir ce qui est impénétrable. Ce qu'on demande de vous, c'est
la foi et une vie pure, et non une intelligence qui pénétre la

267



profondeur des mysteres de Dieu. Si vous ne comprenez pas ce qui
est au-dessous de vous, comment comprendrez-vous ce qui est au-
dessus ? Soumettez-vous humblement a Dieu, captivez votre raison
sous le joug de la foi, et vous recevrez la lumicre de la science selon
qu'il vous sera utile ou nécessaire.

3. Plusieurs sont violemment tentés sur la foi a ce Sacrement ;
mais il faut l'imputer moins a eux qu'a I'ennemi. Ne vous troublez
point, ne disputez point avec vos pensées, ne répondez point aux
doutes que le démon vous suggére ; mais croyez a la parole de Dieu,
croyez a ses saints et a ses prophetes, et I'esprit de malice s'enfuira
loin de vous. Il est souvent trés utile & un serviteur de Dieu d'étre
éprouvé ainsi. Car le démon ne tente point les infideles et les
pécheurs, qui sont a lui déja ; mais il attaque et tourmente de diverses
manieres les ames pieuses et fideles.

4. Allez donc avec une foi simple et inébranlable, et recevez le
Sacrement avec un humble respect, vous reposant sur la toute-
puissance de Dieu de ce que vous ne pourrez comprendre. Dieu ne
trompe point; mais celui qui se croit trop lui-méme est souvent
trompé. Dieu s'approche des simples, il se réveéle aux humbles, il
donne l'intelligence aux petits et il cache sa grace aux curieux et aux
superbes. La raison de I'homme est faible et il se trompe aisément ;
mais la vraie foi ne peut étre trompée.

5. La raison et toutes les recherches naturelles doivent suivre la
foi et non la précéder ni la combattre. Car la foi et I'amour s'élevent
par-dessus tout, et opérent d'une manicre inconnue dans le trés saint
et trés auguste Sacrement. Dieu, ¢éternel, immense, infiniment
puissant, fait dans le ciel et sur la terre des choses grandes,
incompréhensibles, et nul ne saurait pénétrer ses merveilles. Si les
oeuvres de Dieu étaient telles que la raison de I'homme pit aisément
les comprendre, elles cesseraient d'étre merveilleuses et ne pourraient
étre appelées ineffables.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 18

268



L'impie veut savoir, et c'est la sa perte. Il demande le salut a la
science, il le demande a 1'orgueil, il se le demande a lui-méme : et du
fond de son intelligence ténébreuse, de sa nature impuissante et
dégradée, sort une réponse de mort. Chrétiens, ne 1'oubliez jamais, /e
juste vit de la foi. Vivez donc de la foi, en vivant de 1'adorable
Eucharistie, qui en est la plus forte comme la plus douce épreuve.

Celui qui est la voie, la vérité, la vie, Jésus-Christ, Fils de
Dieu, a parlé ; il a dit: Ceci est mon corps, ceci est mon sang. Le
croyez-vous ainsi ? Oui, je le crois ainsi, Seigneur. Le ciel et la terre
passeront, mais vos paroles ne passeront point. Je crois et je
confesse que ce qui était du pain est vraiment votre corps, que ce qui
¢tait du vin est vraiment votre sang. Mon esprit se soumet et impose
silence aux sens révoltés.

Dieu a tant aimé l'homme, qu'il a donné pour lui son Fils
unique ; et pour compléter, pour perpétuer a jamais ce grand don, le
Fils se donne aussi a I'homme, tous les jours, a la Table sainte,
réellement et substantiellement. Encore un coup, je crois, Seigneur,
je crois a l'amour que Dieu a eu pour nous, a I'amour du Pere, a
l'amour du Fils ; et cet amour infini explique tout, éclaircit tout,
satisfait a tout. Qu'importe que nous comprenions ? Ne savons-nous
pas que vos voies sont impénétrables, et que celui qui scrute la
majesté sera opprimé par la gloire ? Notre bonheur est de croire sans
comprendre ; notre bonheur est de nous plonger dans l'abime
incompréhensible de votre amour.

Que la raison superbe et contentieuse se taise donc; qu'elle
cesse d'opposer insolemment sa faiblesse a votre toute-puissance. A
ses doutes, a ses demandes curieuses, nous n'avons qu'une réponse :
Dieu a tant aimé ! Et cette réponse suffit et nulle autre ne suffit sans
elle. Elle pénétre, comme une vive lumiere, au fond du cceur en état
de l'entendre, du coeur qui croit a l'amour, qui sait et qui sent ce que
c'est que d'aimer. Vous vous étonnez qu'un Dieu se cache sous les
apparences d'un pain terrestre et corruptible, que le Sauveur des
hommes se soit fait leur aliment ; vous hésitez, votre foi chancelle :

269



c'est que vous n'aimez pas ! Et vous, ames croyantes, ames fidéles,
allez a l'autel avec joie, fermeté, confiance ; allez a Jésus, allez au
banquet mystérieux de l'amour.

Et ou irions-nous Seigneur ? Quoi ! A la chair et au sang, a la
raison, a la philosophie ? Aux sages du monde ? Aux murmurateurs,
aux incrédules, a ceux qui sont encore tous les jours a nous
demander : Comment nous peut-il donner sa chair a manger ?
Comment est-il dans le ciel, si en méme temps on le mange sur la
terre ? Non, Seigneur, nous ne voulons point aller a eux, ni suivre
ceux qui vous quittent. Nous suivrons saint Pierre, et nous dirons :

Maitre, ou irions-nous ? Vous avez les paroles de la vie éternelle.

270



	L'Imitation de Jésus-Christ
	Livre premier
	1. Qu'il faut imiter Jésus-Christ, et mépriser toutes les vanités du monde 
	2. Avoir d'humbles sentiments de soi-même 
	3. De la doctrine de la vérité 
	4. De la prévoyance dans les actions 
	5. De la lecture de l'Ecriture sainte 
	6. Des affections déréglées 
	7. Qu'il faut fuir l'orgueil et les vaines espérances 
	8. Eviter la trop grande familiarité 
	9. De l'obéissance et du renoncement à son propre sens 
	10. Qu'il faut éviter les entretiens inutiles 
	11. Des moyens d'acquérir la paix intérieure, et du soin d'avancer dans la vertu 
	12. De l'avantage de l'adversité 
	13. De la résistance aux tentations 
	14. Eviter les jugements téméraires, et ne se point rechercher soi-même 
	15. Des oeuvres de charité 
	16. Qu'il faut supporter les défauts d'autrui 
	17. De la vie religieuse 
	18. De l'exemple des saints 
	19. Des exercices d'un bon religieux 
	20. De l'amour de la solitude et du silence 
	21. De la componction du cœur 
	22. De la considération de la misère humaine 
	23. De la méditation de la mort 
	24. Du jugement et des peines des pécheurs 
	25. Qu'il faut travailler avec ferveur à l'amendement de sa vie 

	Livre deuxième
	1. De la conversation intérieure 
	2. Qu'il faut s'abandonner à Dieu en esprit d'humilité 
	3. De l'homme pacifique 
	4. De la pureté d'esprit et de la droiture d'intention 
	5. De la considération de soi-même 
	6. De la joie d'une bonne conscience 
	7. Qu'il faut aimer Jésus-Christ par-dessus toutes choses 
	8. De la familiarité que l'amour établit entre Jésus et l'âme fidèle 
	9. De la privation de toute consolation 
	10. De la reconnaissance pour la grâce de Dieu 
	11. Du petit nombre de ceux qui aiment la Croix de Jésus-Christ 
	12. De la sainte voie de la Croix 

	Livre troisième
	1. Des entretiens intérieurs de Jésus-Christ avec l'âme fidèle 
	2. La vérité parle au dedans de nous sans aucun bruit de paroles 
	3. Qu'il faut écouter la parole de Dieu avec humilité, et que plusieurs ne la reçoivent pas comme ils le devraient 
	4. Qu'il faut marcher en présence de Dieu dans la vérité et l'humilité 
	5. Des merveilleux effets de l'amour divin 
	6. De l'épreuve du véritable amour 
	7. Qu'il faut cacher humblement les grâces que Dieu nous fait 
	8. Qu'il faut s'anéantir soi-même devant Dieu 
	9. Qu'il faut rapporter tout à Dieu comme à notre dernière fin 
	10. Qu'il est doux de servir Dieu et de mépriser le monde 
	11. Qu'il faut examiner et modérer les désirs du coeur 
	12. Qu'il faut s'exercer à la patience, et lutter contre ses passions 
	13. Qu'il faut obéir humblement, à l'exemple de Jésus-Christ
	14. Qu'il faut considérer les secrets jugements de Dieu pour ne pas s'enorgueillir du bien qu'on fait
	15. De ce que nous devons être et faire quand il s'élève quelque désir en nous
	16. Qu'on ne doit chercher qu'en Dieu la vraie consolation
	17. Qu'il faut remettre à Dieu le soin de ce qui nous regarde
	18. Qu'il faut souffrir avec constance les misères de cette vie à l'exemple de Jésus-Christ
	19. De la souffrance des injures, et de la véritable patience
	20. De l'aveu de son infirmité, et des misères de cette vie
	21. Qu'il faut établir son repos en Dieu, plutôt que dans tous les autres biens
	22. Du souvenir des bienfaits de Dieu
	23. De quatre choses importantes pour conserver la paix
	24. Qu'il ne faut pas s'enquérir curieusement de la conduite des autres
	25. En quoi consiste la vraie paix et le véritable progrès de l'âme
	26. De la liberté du coeur, qui s'acquiert plutôt par la prière que par la lecture
	27. Que l'amour de soi est le plus grand obstacle qui empêche l'homme de parvenir au souverain bien
	28. Qu'il faut mépriser les jugements humains
	29. Comment il faut invoquer et bénir Dieu dans l'affliction
	30. Qu'il faut implorer le secours de Dieu, et attendre avec confiance le retour de sa grâce
	31. Qu'il faut oublier toutes les créatures pour trouver le Créateur
	32. De l'abnégation de soi-même
	33. De l'inconstance du coeur, et que nous devons tout rapporter à Dieu comme à notre dernière fin
	34. Qu'on ne saurait goûter que Dieu seul, et qu'on le goûte en toutes choses, quand on l'aime véritablement
	35. Qu'on est toujours, durant cette vie, exposé à la tentation
	36. Contre les vains jugements des hommes
	37. Qu'il faut renoncer entièrement à soi-même pour obtenir la liberté du coeur
	38. Comment il faut se conduire dans les choses extérieures, et recourir à Dieu dans les périls
	39. Qu'il faut éviter l'empressement dans les affaires
	40. Que l'homme n'a rien de bon de lui-même, et ne peut se glorifier de rien
	41. Du mépris de tous les honneurs du temps
	42. Qu'il ne faut pas que notre paix dépende des hommes
	43. Contre la vaine science du siècle
	44. Qu'il ne faut point s'embarrasser dans les choses extérieures
	45. Qu'il ne faut pas croire tout le monde, et qu'il est difficile de garder une sage mesure dans ses paroles
	46. Qu'il faut mettre sa confiance en Dieu, lorsqu'on est assailli de paroles injurieuses
	47. Qu'il faut être prêt à souffrir pour la vie éternelle tout ce qu'il y a de plus pénible
	48. De l'éternité bienheureuse et des misères de cette vie
	49. Du désir de la vie éternelle, et des grands biens promis à ceux qui combattent courageusement
	50. Comment un homme dans l'affliction doit s'abandonner entre les mains de Dieu
	51. Qu'il faut s'occuper d’œuvres extérieures, quand l'âme est fatiguée des exercices spirituels
	52. Que l'homme ne doit pas se juger digne des consolations de Dieu, mais plutôt de châtiment
	53. Que la grâce ne fructifie point en ceux qui ont le goût des choses de la terre
	54. Des divers mouvements de la nature et de la grâce
	55. De la corruption de la nature, et de l'efficace de la grâce divine
	56. Que nous devons nous renoncer nous-mêmes et imiter Jésus-Christ en portant la Croix
	57. Qu'on ne doit pas se laisser trop abattre quand on tombe en quelques fautes
	58. Qu'il ne faut pas chercher à pénétrer ce qui est au-dessus de nous, ni sonder les secrets jugements de Dieu
	59. Qu'on doit mettre toute son espérance et toute sa confiance en Dieu seul

	Livre quatrième
	Exhortation à la sainte communion 
	Voix de Jésus-Christ 

	1. Avec quel respect il faut recevoir Jésus
	Voix du disciple

	2. Combien Dieu manifeste à l'homme sa bonté et son amour dans le Sacrement de l'Eucharistie
	Voix du disciple

	3. Qu'il est utile de communier souvent
	Voix du disciple

	4. Que Dieu répand des grâces abondantes en ceux qui communient dignement
	Voix du disciple

	5. De l'excellence du Sacrement de l'Autel, et de la dignité du Sacerdoce 
	Voix du Bien-Aimé 

	6. Prière du chrétien avant la Communion 
	Voix du disciple 

	7. De l'examen de conscience, et de la résolution de se corriger 
	Voix du Bien-Aimé 

	8. De l'oblation de Jésus-Christ sur la Croix et de la résignation de soi-même 
	Voix du Bien-Aimé 

	9. Que nous devons nous offrir à Dieu avec tout ce qui est à nous, et prier pour tous 
	Voix du disciple 

	10. Qu'on ne doit pas facilement s'éloigner de la sainte Communion 
	Voix du Bien-Aimé 

	11. Que le Corps de Jésus-Christ et l'Ecriture sainte sont très nécessaires à l'âme fidèle 
	Voix du disciple 

	12. Qu'on doit se préparer avec un grand soin à la sainte Communion 
	Voix du Bien-Aimé 

	13. Que le fidèle doit désirer de tout son coeur de s'unir à Jésus-Christ dans la Communion 
	Voix du disciple 

	14. Du désir ardent que quelques âmes saintes ont de recevoir le Corps de Jésus-Christ 
	Voix du disciple 

	15. Que la grâce de la dévotion s'acquiert par l'humilité et l'abnégation de soi-même 
	Voix du Bien-Aimé 

	16. Qu'il faut dans la Communion, exposer ses besoins à Jésus-Christ, et lui demander sa grâce 
	Voix du disciple 

	17. Du désir ardent de recevoir Jésus-Christ 
	Voix du disciple 

	18. Qu'on ne doit pas chercher à pénétrer le mystère de l'Eucharistie, mais qu'il faut soumettre ses sens à la Foi. 
	Voix du Bien-Aimé 




