
Thomas de Kemphis

L'Imitation de Jésus-Christ
Traduction de l'Abbé Félicité de Lamennais avec des  

réflexions à la fin de chaque chapitre

1



Livre premier
Avis utiles pour entrer dans la vie intérieure 

1. Qu'il faut imiter Jésus-Christ, et mépriser toutes les 
vanités du monde 

1. Celui qui me suit ne marche pas dans les ténèbres,  dit le 
Seigneur. Ce sont les paroles de Jésus-Christ, par lesquelles il nous 
exhorte à imiter sa conduite et sa vie, si nous voulons être vraiment 
éclairés  et  délivrés  de  tout  aveuglement  du  cœur.  Que  notre 
principale étude soit donc de méditer la vie de Jésus-Christ. 

2.  La  doctrine  de  Jésus-Christ  surpasse  toute  doctrine  des 
Saints : et qui posséderait  son esprit y trouverait  la manne cachée. 
Mais il arrive que plusieurs, à force d'entendre l'Évangile, n'en sont 
que  peu  touchés,  parce  qu'ils  n'ont  point  l'esprit  de  Jésus-Christ. 
Voulez-vous comprendre parfaitement et goûter les paroles de Jésus-
Christ ? Appliquez-vous à conformer toute votre vie à la sienne. 

3. Que vous sert de raisonner profondément sur la Trinité, si 
vous n'êtes pas humble,  et que par-là vous déplaisez à la Trinité ? 
Certes, les discours sublimes ne font pas l'homme juste et saint, mais 
une vie pure rend cher à Dieu. J'aime mieux sentir la componction 
que d'en savoir la définition. Quand vous sauriez toute la Bible par 
cœur et toutes les sentences des philosophes, que vous servirait tout 
cela sans la grâce et la charité ?  Vanité des vanités, tout n'est que 
vanité, hors aimer Dieu et le servir lui seul. La souveraine richesse 
est de tendre au royaume du ciel par le mépris du monde. 

4. Vanité donc, d'amasser des richesses périssables et d'espérer 
en elles. Vanité, d'aspirer aux honneurs et de s'élever à ce qu'il y a de 
plus haut. Vanité, de suivre les désirs de la chair et de rechercher ce 
dont il faudra bientôt être rigoureusement puni. Vanité, de souhaiter 
une longue vie et de ne pas se soucier de bien vivre. Vanité, de ne 
penser  qu'à  la  vie  présente  et  de  ne pas  prévoir  ce  qui  la  suivra. 

2



Vanité, de s'attacher à ce qui passe si vite et de ne pas se hâter vers la 
joie qui ne finit point. 

5. Rappelez-vous souvent cette parole du Sage : L’œil n'est pas  
rassasié  de ce qu'il  voit,  ni  l'oreille  remplie  de ce qu'elle  entend. 
Appliquez-vous donc à détacher votre cœur de l'amour des choses 
visibles, pour le porter  tout entier vers les invisibles, car ceux qui 
suivent l'attrait de leurs sens souillent leur âme et perdent la grâce de 
Dieu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 1 

Nous n'avons ici-bas qu'un intérêt, celui de notre salut, et nul 
ne peut être sauvé qu'en Jésus-Christ et par Jésus-Christ. 

La  foi  en  sa  parole,  l'obéissance  à  ses  commandements, 
l'imitation de ses vertus, voilà la vie, il n'y en a point d'autre : tout le 
reste est vanité, et j'ai vu, dit le Sage, que l'homme n'a rien de plus de 
tous les travaux dont il se consume sous le soleil : richesses, plaisirs, 
grandeurs, qu'est ce que cela, lorsqu'on jette le corps dans la fosse, et 
que l'âme s'en va dans son éternité ? 

Pensez-y dès aujourd'hui, dès ce moment même : car demain 
peut-être il ne sera plus temps. Travaillez pendant que le jour luit : 
hâtez-vous d'amasser un trésor qui ne périsse point : la nuit vient où 
on ne peut rien faire. De stériles désirs ne vous sauveront pas : ce 
sont des œuvres que Dieu veut. Or donc imitez Jésus, si vous voulez 
vivre éternellement avec Jésus.

2. Avoir d'humbles sentiments de soi-même 

1. Tout homme désire naturellement de savoir ; mais la science 
sans la crainte de Dieu, que vaut-elle ? Un humble paysan qui sert 
Dieu est certainement fort au-dessus du philosophe superbe qui, se 
négligeant  lui-même,  considère  le  cours  des  astres.  Celui  qui  se 
connaît  bien  se  méprise,  et  ne  se  plait  point  aux  louanges  des 
hommes. Quand j'aurais toute la science du monde, si je n'ai pas la 

3



charité,  à quoi cela me servirait-il  devant Dieu, qui me jugera sur 
mes oeuvres ? 

2. Modérez le désir trop vif de savoir ; on ne trouvera là qu'une 
grande dissipation et une grande illusion. Les savants sont bien aise 
de paraître et de passer pour habiles. Il y a beaucoup de choses qu'il 
importe peu ou qu'il n'importe point à l'âme de connaître ; et celui-là 
est bien insensé qui s'occupe d'autre chose que de ce qui intéresse son 
salut. La multitude des paroles ne rassasie point l'âme ; mais une vie 
sainte  rafraîchit  l'esprit  et  une  conscience  pure  donne une  grande 
confiance près de Dieu. 

3. Plus et mieux vous savez, plus vous serez sévèrement jugé, 
si  vous  n'en  vivez  pas  plus  saintement.  Quelque  art  et  quelque 
science que vous possédiez, n'en tirez donc point de vanité ; craignez 
plutôt à cause des lumières qui vous ont été données. Si vous croyez 
beaucoup savoir, et être perspicace, souvenez-vous que c'est peu de 
chose près de ce que vous ignorez.  Ne vous élevez point en vous-
même, avouez plutôt votre ignorance. Comment pouvez-vous songer 
à vous préférer à quelqu'un, tandis qu'il y en a tant de plus doctes que 
vous, et de plus instruits en la loi de Dieu ? Voulez-vous apprendre et 
savoir quelque chose qui vous serve ? Aimez à vivre inconnu et à 
n'être compté pour rien. 

4. La science la plus haute et la plus utile est la connaissance 
exacte  et  le  mépris  de  soi-même.  Ne  rien  s'attribuer  et  penser 
favorablement  des  autres,  c'est  une  grande  sagesse  et  une  grande 
perfection.  Quand vous verriez votre frère commettre  ouvertement 
une faute, même une faute très grave, ne pensez pas cependant être 
meilleur  que  lui ;  car  vous  ignorez  combien  de  temps  vous 
persévérerez dans le bien. Nous sommes tous fragiles, mais croyez 
que personne n'est plus fragile que vous. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 2 

4



L'orgueil a perdu l'homme, l'humilité le relève et le rétablit en 
grâce avec Dieu : son mérite n'est pas dans ce qu'il sait mais dans ce 
qu'il fait. 

La science  sans  les  œuvres  ne le  justifiera  point  au tribunal 
suprême,  elle  aggravera  plutôt  son  jugement.  Ce  n'est  pas  que  la 
science n'ait ses avantages, puisqu'elle vient de Dieu : mais elle cache 
un grand piège et une grande tentation.  Elle enfle, dit l'Apôtre : elle 
nourrit  le  superbe,  elle  inspire  une  secrète  préférence  de  soi, 
préférence criminelle et folle en même temps, car la science la plus 
étendue n'est  qu'  un autre genre d'ignorance,  et  la vraie perfection 
consiste uniquement dans les dispositions du cœur. 

N'oublions  jamais  que  nous  ne  sommes  rien,  que  nous  ne 
possédons en propre que le péché, que la justice veut que nous nous 
abaissions au-dessous de toutes les créatures, et que dans le royaume 
de  Jésus-Christ,  les  premiers  seront  les  derniers,  et  les  derniers  
seront les premiers.

3. De la doctrine de la vérité 

1. Heureux celui que la vérité instruit elle-même, non par des 
figures et des paroles qui passent, mais en se montrant telle qu'elle 
est. Notre raison et nos sens voient peu, et nous trompent souvent. A 
quoi servent ces disputes subtiles sur des choses cachées et obscures, 
qu'au  jugement  de  Dieu  on  ne  vous  reprochera  point  d'avoir 
ignorées ?  C'est  une  grande  folie  de  négliger  ce  qui  est  utile  et 
nécessaire pour s'appliquer au contraire curieusement à ce qui nuit. 
Nous avons des yeux, et nous ne voyons point. 

2.  Que  nous  importe  ce  qu'on  dit  sur  les  genres  et  sur  les 
espèces ? Celui à qui parle le Verbe éternel est délivré de bien des 
opinions. Tout vient de ce Verbe unique, de lui procède toute parole, 
il en est le principe, et c'est lui qui parle en dedans de nous. Sans lui 
nulle intelligence, sans lui nul jugement n'est droit. Celui pour qui 
une seule chose est tout, qui rappelle tout à cette unique chose, et voit 

5



tout en elle, ne sera point ébranlé, et son cœur demeurera dans la paix 
de Dieu. O Vérité, qui êtes Dieu, faites que je sois un avec vous dans 
un amour éternel ! Souvent j'éprouve un grand ennui à force de lire et 
d'entendre ; en vous est tout ce que je désire, tout ce que je veux. Que 
tous les docteurs se taisent,  que toutes les créatures soient dans le 
silence devant vous : parlez-moi vous seul. 

3.  Plus  un  homme est  recueilli  en  lui-même,  et  dégagé  des 
choses  extérieures,  plus  son  esprit  s'étend  et  s'élève  sans  aucun 
travail, parce qu'il reçoit d'en haut la lumière de l'intelligence. Une 
âme pure, simple, formée dans le bien, n'est jamais dissipée au milieu 
même des plus nombreuses occupations, parce qu'elle fait tout pour 
honorer Dieu, et  que,  tranquille  en elle-même,  elle tâche de ne se 
rechercher en rien. Qu'est-ce qui vous fatigue et vous trouble, si ce 
n'est les affections immortifiées de votre cœur ? 

4. L'homme bon et vraiment pieux dispose d'abord au-dedans 
de lui tout ce qu'il doit faire au-dehors ; il ne se laisse point entraîner, 
dans  ses  actions,  au  désir  d'une  inclination  vicieuse,  mais  il  les 
soumet à la règle d'une droite raison. Qui a un plus rude combat à 
soutenir que celui qui travaille à se vaincre ? C'est là ce qui devrait 
nous  occuper  uniquement :  combattre  contre  nous-mêmes,  devenir 
chaque  jour  plus  forts  contre  nous,  chaque  jour  faire  quelques 
progrès dans le bien. Toute perfection, dans cette vie, est mêlée de 
quelque imperfection : et nous ne voyons rien qu'à travers je ne sais 
quelle  fumée.  L'humble  connaissance  de vous-même  est  une  voie 
plus  sûre  pour  aller  à  Dieu  que  les  recherches  profondes  de  la 
science.  Ce  n'est  pas  qu'il  faille  blâmer  la  science,  ni  la  simple 
connaissance  d'aucune  chose ;  car  elle  est  bonne  en  soi,  et  dans 
l'ordre de Dieu ; seulement on doit préférer toujours une conscience 
pure  et  une  vie  sainte.   Mais,  parce  que  plusieurs  s'occupent 
davantage de savoir que de bien vivre, ils s'égarent souvent, et ne 
retirent que peu ou point de fruit de leur travail. 

5. Oh ! s'ils avaient autant d'ardeur pour extirper leurs vices et 
pour cultiver  la vertu que pour remuer  de vaines questions, on ne 

6



verrait pas tant de maux et de scandales dans le peuple, ni tant de 
relâchement dans les monastères. Certes, au jour du jugement on ne 
nous demandera point ce que nous avons lu, mais ce que nous avons 
fait ; ni si nous avons bien parlé, mais si nous avons bien vécu. Dites-
moi où sont maintenant ces maîtres et ces docteurs que vous avez 
connus lorsqu'ils vivaient encore, et lorsqu'ils florissaient dans leur 
science ? D'autres occupent à présent leur place,  et  je ne sais s'ils 
pensent  seulement  à  eux.  Ils  semblaient,  pendant  leur  vie,  être 
quelque chose, et maintenant on n'en parle plus. 

6. Oh ! que la gloire du monde passe vite ! Plût à Dieu que leur 
vie eût répondu à leur science ! Ils auraient lu alors et étudié avec 
fruit. Qu'il y en a qui se perdent dans le siècle par une vaine science, 
et par l'oubli du service de Dieu. Et, parce qu'ils aiment mieux être 
grands  que  d'être  humbles,  ils  s'évanouissent  dans  leurs  pensées. 
Celui-là est  vraiment  grand, qui a une grande charité.  Celui-là est 
vraiment grand, qui est petit à ses propres yeux, et pour qui la plus 
grande gloire n'est qu'un pur néant. Celui-là est vraiment sage, qui, 
pour  gagner  Jésus-Christ,  regarde  comme de  l'ordure,  du  fumier  
toutes les choses de la terre. Celui-là possède la vraie science, qui 
fait la volonté de Dieu et renonce à la sienne. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 3 

Il y a deux doctrines, mais il n'y a qu'une vérité. 

Il  y  a  deux doctrines :  l'une de Dieu,  immuable  comme lui, 
l'autre  de l'homme,  changeante  comme lui.  La Sagesse incréée,  le 
Verbe  divin,  répand  la  première  dans  les  âmes  préparées  à  la 
recevoir. Et la lumière qu'elle leur communique est une partie d'elle-
même, de la vérité substantielle et toujours vivante. Offerte à tous, 
elle est donnée avec plus d'abondance à l'humble de cœur. Et comme 
elle ne vient pas de lui, qu'elle peut à chaque instant lui être retirée, 
qu'elle ne dépend en aucune façon de l'intelligence qu'elle éclaire, il 
la possède sans être tenté de vaine complaisance dans sa possession. 

7



La doctrine de l'homme, au contraire, flatte son orgueil, parce 
qu'il en est le père : "Cette idée m'appartient, j'ai dit cela le premier, 
on  ne  savait  rien  là-dessus  avant  moi."  Esprit  superbe,  voilà  ton 
langage. Mais bientôt on conteste à cette puissante raison ce qui fait 
sa  joie ;  on  rit  de  ses  idées  fausses  qu'elle  a  crues  vraies,  de  ses 
découvertes imaginaires. Le lendemain on n'y pense plus, et le temps 
emporte  jusqu'au  nom  de  l'insensé  qui  ne  vécut  que  pour  être 
immortel sur la terre. 

O Jésus, daignez mettre en moi votre vérité sainte, et qu'elle me 
préserve à jamais des égarements de mon propre esprit !

4. De la prévoyance dans les actions 

1.  Il  ne  faut  pas  croire  à  toute  parole,  ni  obéir  à  tout 
mouvement  intérieur,  mais  peser  chaque  chose  selon  Dieu,  avec 
prudence et avec une longue attention. Hélas ! nous croyons et nous 
disons  plus  facilement  des  autres  le  mal  que  le  bien,  tant  nous 
sommes faibles. Mais les parfaits n'ajoutent pas foi aisément à tout ce 
qu'ils  entendent,  parce  qu'ils  connaissent  l'infirmité  de  l'homme, 
enclin au mal et léger dans ses paroles. 

2.  C'est  une  grande  sagesse  que  de  ne  point  agir  avec 
précipitation, et de ne pas s'attacher obstinément à son propre sens. Il 
est encore de la sagesse de ne pas croire indistinctement tout ce que 
les hommes disent, et ce qu'on a entendu et cru, de ne point aller 
aussitôt le rapporter aux autres. Prenez conseil d'un homme sage et 
de conscience ; et laissez-vous guider par un autre qui vaille mieux 
que vous, plutôt que de suivre vos propres pensées. Une bonne vie 
rend l'homme sage selon Dieu, et lui donne une grande expérience. 
Plus on sera humble et soumis à Dieu, plus on aura de sagesse et de 
paix en toutes choses. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 4 

8



Dieu devant être la dernière fin de nos actions comme de nos 
désirs,  il  est  nécessaire  qu'en  agissant  nous  évitions  de  nous 
abandonner  aux  mouvements  précipités  de  la  nature,  dont  le 
penchant est de tout rapporter à soi. 

Et comme nul ne se connaît lui-même, et ne peut dès lors être 
son propre guide,  la  sagesse  veut  que nous  ne hasardions  aucune 
démarche de quelque importance avant d'avoir pris conseil, en esprit 
de soumission et d'humilité. 

Cette  juste  défiance  de  soi  prévient  les  chutes  et  purifie  le 
cœur.  Le conseil vous gardera, dit l'Ecriture,  et vous retirera de la  
voie mauvaise.

5. De la lecture de l'Ecriture sainte 

1.  Il  faut  chercher  la  vérité  dans  l'Ecriture  sainte  et  non 
l'éloquence. Toute l'Ecriture doit être lue dans le même esprit qui l'a 
dictée. Nous devons y chercher l'utilité plutôt que la délicatesse du 
langage. Nous devons lire aussi volontiers des livres simples et pieux 
que les livres profonds et sublimes. Ne vous prévenez point contre 
l'auteur ; mais, sans vous inquiéter s'il a peu ou beaucoup de science, 
que le pur amour de la vérité vous porte à le lire. Considérez ce qu'on 
vous dit, sans chercher qui le dit. 

2. Les hommes passent, mais  la vérité du Seigneur demeure  
éternellement.  Dieu  nous  parle  en  diverses  manières,  et  par  des 
personnes très diverses. Dans la lecture de l'Ecriture sainte, souvent 
notre curiosité nous nuit,  voulant examiner et comprendre lorsqu'il 
faudrait passer simplement. Si vous voulez en retirer du fruit, lisez 
avec  humilité,  avec  simplicité,  avec  foi,  et  ne  cherchez  jamais  à 
passer  pour  habile.  Aimez  à  interroger ;  écoutez  en  silence  les 
paroles des saints, et ne méprisez point les sentences des vieillards, 
car elles ne sont pas proférées en vain. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 5 

9



Qu'est-ce que la raison comprend ? Presque rien : mais la foi 
embrasse l'infini. 

Celui qui croit est donc bien au-dessus de celui qui raisonne, et 
la simplicité de cœur bien préférable à la science qui nourrit l'orgueil. 
C'est le désir de savoir qui perdit le premier homme : il cherchait la 
science, il trouva la mort. Dieu, qui nous parle dans l'Ecriture, n'a pas 
voulu  satisfaire  notre  vaine  curiosité,  mais  nous  éclairer  sur  nos 
devoirs, exercer notre foi, purifier et nourrir notre âme par l'amour 
des vrais biens, qui sont tous renfermés en lui. 

L'humilité  d'esprit  est  donc  la  disposition  la  plus  nécessaire 
pour  lire  avec  fruit  les  livres  saints,  et  c'est  déjà  avoir  profité 
beaucoup que de comprendre  combien ils  sont  au-dessus de notre 
raison faible et bornée.

6. Des affections déréglées 

1.  Dès  que  l'homme  commence  à  désirer  quelque  chose 
désordonnément, aussitôt il devient inquiet en lui-même. Le superbe 
et l'avare n'ont jamais de repos, mais le pauvre et l'humble d'esprit 
vivent dans l'abondance de la paix.  L'homme qui n'est pas encore 
parfaitement mort à lui-même est bien vite tenté, et il succombe dans 
les  plus  petites  choses.  Celui  dont  l'esprit  est  encore  infirme, 
appesanti par la chair et incliné vers les choses sensibles, a grand-
peine à se détacher entièrement des désirs terrestres. C'est pourquoi, 
lorsqu'il se refuse à les satisfaire, souvent il éprouve de la tristesse, et 
il est disposé à l'impatience quand on lui résiste. 

2. Que, s'il a obtenu ce qu'il convoitait, aussitôt le remords de 
la conscience pèse sur lui, parce qu'il a suivi sa passion, qui ne sert 
de rien pour la paix qu'il cherchait. C'est en résistant aux passions, et 
non en leur cédant, qu'on trouve la véritable paix du cœur. Point de 
paix donc dans le cœur de l'homme charnel, de l'homme livré aux 
choses  extérieures :  la  paix  est  le  partage  de  l'homme  fervent  et 
spirituel. 

10



Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 6 

Un  joug  pesant  accable  les  enfants  d'Adam,  fatigués  sans 
relâche par les convoitises de la nature corrompue. 

Succombent-ils, la tristesse, le trouble, l'amertume, le remords, 
s'emparent  aussitôt  de  leur  âme.  "Superbe  encore  au  fond  de 
l'ignominie,  inquiet  et  las  de  moi-même,"  dit  saint  Augustin  en 
racontant les désordres de sa jeunesse, "je m'en allais loin de vous, ô 
mon Dieu, à travers des voies toutes semées de stériles douleurs." 

Il en coûte plus à l'homme de céder à ses penchants que de les 
vaincre ;  et  si  le  combat  contre  les  passions  est  dur,  une  paix 
ineffable en est le fruit. 

Appelons le Seigneur à notre aide dans ce saint combat ; n'en 
craignons point le travail, il sera court : aujourd'hui, demain, et puis 
le repos éternel !

7. Qu'il faut fuir l'orgueil et les vaines espérances 

1. Insensé celui  qui met  son espérance dans les hommes ou 
dans quelque créature que ce soit. N'ayez point de honte de servir les 
autres,  et  de paraître  pauvre en ce  monde  pour  l'amour  de Jésus-
Christ. Ne vous appuyez point sur vous-même, et ne vous reposez 
que sur Dieu seul. Faites ce qui est en vous, et Dieu secondera votre 
bonne  volonté.  Ne  vous  confiez  point  en  votre  science,  ni  dans 
l'habileté d'aucune créature,  mais plutôt dans la grâce de Dieu qui 
aide les humbles et qui humilie les présomptueux. 

2. Ne vous glorifiez point dans les richesses que vous pouvez 
avoir, ni dans la puissance de vos amis, mais en Dieu, qui donne tout, 
et qui, par-dessus tout, désire encore se donner lui-même. Ne vous 
élevez point à cause de la force ou de la beauté de votre corps, qu'une 
légère infirmité abat et flétrit. N'ayez point de complaisance en vous-
même  à  cause  de  votre  esprit  ou  de  votre  habileté,  de  peur  de 

11



déplaire à Dieu, de qui vient tout ce que vous avez reçu de bon de la 
nature. 

3. Ne vous estimez pas meilleur que les autres ; peut-être êtes-
vous pire aux yeux de Dieu, qui sait ce qu'il y a dans l'homme. Ne 
vous enorgueillissez pas de vos bonnes oeuvres, car les jugements de 
Dieu sont autres que ceux des hommes, et ce qui plaît aux hommes, 
souvent lui déplaît. S'il y a quelque bien en vous, croyez qu'il y en a 
plus dans les autres, afin de conserver l'humilité. Vous ne hasardez 
rien à vous mettre au-dessous de tous, mais il vous serait très nuisible 
de  vous  préférer  à  un  seul.  L'homme  humble  jouit  d'une  paix 
inaltérable, la colère et l'envie troublent le cœur du superbe. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 7 

En considérant la faiblesse de l'homme, la fragilité de sa vie, 
les souffrances dont il est assailli de toutes parts, les ténèbres de sa 
raison, les incertitudes de sa volonté inclinée au mal dès l'enfance, on 
s'étonne  qu'un  seul  mouvement  d'orgueil  puisse  s'élever  dans  une 
créature  si  misérable,  et  cependant  l'orgueil  est  le  fond même  de 
notre nature dégradée. 

Selon la pensée d'un Père, "il nous sépare de la sagesse, il fait 
que  nous  voulons  être  nous-mêmes  notre  bien,  comme  Dieu  lui-
même est son bien" tant il y a de folie dans le crime ! C'est alors que 
l'homme se recherche et s'admire dans tout ce qui le distingue des 
autres et l'agrandit à ses propres yeux, dans les avantages du corps, 
de l'esprit, de la naissance, de la fortune, de la grâce même, abusant 
ainsi à la fois des dons du Créateur et du Rédempteur. 

Oh !  que ce  désordre  est  effrayant,  et  combien  nous  devons 
trembler  lorsque  nous  découvrons  en  nous  un  sentiment  de  vaine 
complaisance,  ou qu'il  nous  arrive de  nous  préférer  à  l'un de  nos 
frères. Rappelons-nous souvent le pharisien de l'Evangile, sa fausse 
piété si contente d'elle-même et si coupable devant Dieu, son mépris 
pour le publicain qui s'en alla justifié à cause de l'humble aveu de sa 

12



misère, et disons au fond du cœur avec celui-ci :  Mon Dieu ! ayez 
pitié de moi pauvre pécheur.

8. Eviter la trop grande familiarité 

1. N'ouvrez  pas  votre  cœur  à  tous  indistinctement ;  mais 
confiez ce qui vous touche à l'homme sage et craignant Dieu. Ayez 
peu de commerce avec les jeunes gens et les personnes du monde. Ne 
flattez  point  les  riches,  et  ne  désirez  point  de  paraître  devant  les 
grands. Recherchez les humbles, les simples, les personnes de piété 
et de bonnes mœurs, et ne vous entretenez que de choses édifiantes. 
N'ayez de familiarité avec aucune femme, mais recommandez à Dieu 
toutes celles qui sont vertueuses. Ne souhaitez d'être familier qu'avec 
Dieu et les anges, et évitez d'être connu des hommes. 

2.  Il  faut  avoir  de  la  charité  pour  tout  le  monde,  mais  la 
familiarité  ne  convient  point.  Il  arrive  que,  sans  la  connaître,  on 
estime une personne sur sa bonne réputation, mais, en se montrant, 
elle  détruit  l'opinion  qu'on  avait  d'elle.  Nous  nous  imaginons 
quelquefois plaire aux autres par nos assiduités, et c'est plutôt alors 
que  nous  commençons  à  leur  déplaire  par  les  défauts  qu'ils 
découvrent en nous. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 8 

Il faut se prêter aux hommes, et ne se donner qu'à Dieu. 

Un  commerce  trop  étroit  avec  la  créature  partage  l'âme  et 
l'affaiblit : elle doit viser plus haut. 

Notre conversation est dans le ciel, dit l'Apôtre.

9. De l'obéissance et du renoncement à son propre sens 

1.  C'est  quelque  chose  de  bien  grand que  de  vivre  sous  un 
supérieur, dans l'obéissance, et de ne pas dépendre de soi-même. Il 
est  beaucoup  plus  sûr  d'obéir  que  de  commander.  Quelques-uns 

13



obéissent  plutôt  par  nécessité  que  par  amour,  et  ceux-là,  toujours 
souffrants,  sont  portés  au  murmure.  Jamais  ils  ne  posséderont  la 
liberté d'esprit, à moins qu'ils ne se soumettent de tout leur cœur, à la 
cause de Dieu. Allez où vous voudrez, vous ne trouverez de repos 
que  dans  une  humble  soumission  à  la  conduite  d'un  supérieur. 
Plusieurs s'imaginant qu'ils seraient meilleurs en d'autres lieux, ont 
été trompés par cette idée de changement. 

2. Il est vrai que chacun aime à suivre son propre sens, et a plus 
d'inclination pour ceux qui pensent comme lui. Mais si Dieu est au 
milieu  de  nous,  il  est  quelquefois  nécessaire  de  renoncer  à  notre 
sentiment pour le bien de la paix. Quel est l'homme si éclairé qu'il 
sache  tout  parfaitement ?  Ne  vous  fiez  donc  pas  trop  à  votre 
sentiment,  mais  écoutez  aussi  volontiers  celui  des  autres.  Si  votre 
sentiment est bon, et qu'à cause de Dieu vous l'abandonniez pour en 
suivre un autre, vous en retirerez plus d'avantage. 

3. J'ai souvent ouï dire qu'il est plus sûr d'écouter et de recevoir 
un conseil que de le donner. Car il peut arriver que le sentiment de 
chacun  soit  bon ;  mais  ne  vouloir  pas  céder  aux  autres,  lorsque 
l'occasion  ou  la  raison  le  demande,  c'est  la  marque  d'un  esprit 
superbe et opiniâtre. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 9 

Le Christ s'est rendu obéissant jusqu'à la mort, et à la mort de 
la croix. Qui oserait  après cela refuser d'obéir ? Nul ordre dans le 
monde, nulle vie que par l'obéissance : elle est le lien des hommes 
entre eux et avec leur auteur, le fondement de la paix et le principe de 
l'harmonie universelle. 

La  famille,  la  cité,  l'Église  ou  la  grande  société  des 
intelligences ne subsistent que par elle et la perfection la plus haute 
n'est, pour les créatures, qu'une plus parfaite obéissance ; elle seule 
nous  garantit  de  l'erreur  et  du  péché.  Qu'est  ce  que  l'erreur ?  La 
pensée d'un esprit faillible, qui ne reconnaît point de maître et n'obéit 

14



qu'à soi. est ce que le péché ? L'acte d'une volonté corrompue, qui ne 
reconnaît point de maître et n'obéit qu'à soi. 

Mais à qui devons-nous obéir ? A un homme comme nous ? 
Non,  non ;  l'homme n'a  sur  l'homme  aucun légitime  empire ;  son 
pouvoir n'est que la force, et quand il commande en son propre nom, 
il  usurpe  insolemment  un  droit  qui  ne  lui  appartient  en  aucune 
manière. Dieu est l'unique monarque, et toute autorité légitime est un 
écoulement, une participation de sa puissance éternelle, infinie. 

Ainsi, comme l'enseigne l'Apôtre,  tout pouvoir vient de Dieu, 
et il est soumis à une règle divine, aussi bien dans l'ordre temporel 
que dans l'ordre religieux ;  de sorte qu'en obéissant au pontife,  au 
prince, au père, à quiconque est réellement le ministre de Dieu pour 
le bien, c'est à Dieu seul qu'on obéit. 

Heureux celui qui comprend cette céleste doctrine. Délivré de 
la servitude de l'erreur et des passions, de la servitude de l'homme, il 
jouit de la vraie liberté des enfants de Dieu.

10. Qu'il faut éviter les entretiens inutiles 

1. Évitez autant que vous pourrez le tumulte du monde, car il y 
a  du  danger  à  s'entretenir  des  choses  du  siècle,  même  avec  une 
intention  pure.  Bientôt  la  vanité  souille  l'âme  et  la  captive.  Je 
voudrais plus souvent m'être tu, et ne m'être point trouvé avec les 
hommes. D'où vient que nous aimions tant à parler et à converser 
lorsque si rarement il arrive que nous rentrions dans le silence avec 
une conscience qui ne soit point blessée ? C'est que nous cherchons 
dans ces entretiens une consolation mutuelle et un soulagement pour 
notre cœur fatigué de pensées contradictoires. Nous nous plaisons à 
parler, à occuper notre esprit de ce que nous aimons, de ce que nous 
souhaitons, de ce qui contrarie nos désirs. 

2. Mais souvent, hélas ! bien vainement ; car cette consolation 
extérieure n'est pas un médiocre obstacle à la consolation que Dieu 

15



donne intérieurement. Il faut donc veiller et prier, afin que le temps 
ne se  passe pas  sans  fruit.  S'il  est  permis,  s'il  convient  de parler, 
parlez de ce qui peut édifier. La mauvaise habitude et le peu de soin 
de  notre  avancement  nous  empêchent  d'observer  notre  langue. 
Cependant de pieuses conférences sur les choses spirituelles, entre 
des personnes unies selon Dieu et animées d'un même esprit, servent 
beaucoup au progrès dans la perfection. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 10 

Il  est  écrit  que nous rendrons  compte,  au jour du jugement, 
même d'une parole oiseuse. 

Ne nous étonnons pas de tant de rigueur ; tout est sérieux dans 
la vie humaine,  dont chaque moment peut avoir  de si formidables 
conséquences. Ce temps, que vous dissipez en des entretiens inutiles, 
vous était donné pour gagner le ciel. 

Comparez la fin pour laquelle vous l'avez reçu avec l'usage que 
vous en faites. Et cependant, que savez-vous s'il vous sera seulement 
accordé une heure de plus ?

11. Des moyens d'acquérir la paix intérieure, et du soin 
d'avancer dans la vertu 

1. Nous pourrions jouir d'une grande paix, si nous voulions ne 
nous point occuper de ce que disent et de ce que font les autres et de 
ce  dont  nous  ne  sommes  point  chargés.  Comment  peut-il  être 
longtemps  en  paix,  celui  qui  s'embarrasse  de  soins  étrangers,  qui 
cherche  à  se  répandre  au-dehors,  et  ne  se  recueille  que  peu  ou 
rarement  en  lui-même ?  Heureux  les  simples,  parce  qu'ils 
posséderont une grande paix ! 

2.  Comment  quelques  saints  se  sont-ils  élevés  à  un  si  haut 
degré de vertu et de contemplation ? C'est qu'ils se sont efforcés de 
mourir à tous les désirs de la terre, et qu'ils ont pu ainsi s'unir à Dieu 
par le fond le plus intime de leur cœur, et s'occuper librement d'eux-

16



mêmes. Pour nous, nous sommes trop à nos passions, et trop inquiets 
de ce qui se passe. Rarement nous surmontons parfaitement un seul 
vice,  nous  n'avons  point  d'ardeur  pour  faire  chaque jour  quelques 
progrès, et ainsi nous restons tièdes et froids. 

3.  Si  nous  étions  tout  a  fait  morts  à  nous-mêmes  et  moins 
préoccupés au-dedans de nous, alors nous pourrions aussi goûter les 
choses  de  Dieu  et  acquérir  quelque  expérience  de  la  céleste 
contemplation.  Le plus grand, l'unique obstacle,  c'est  qu'asservis  à 
nos passions et à nos convoitises, nous ne faisons aucun effort pour 
entrer  dans  la  vois  parfaite  des  saints.  Et,  s'il  arrive  que  nous 
éprouvions  quelque  légère  adversité,  nous  nous  laissons  aussitôt 
abattre, et nous recourons aux consolations humaines. 

4. Si tels  que des soldats  généreux, nous demeurions  fermes 
dans  le  combat,  nous  verrions  certainement  le  secours  de  Dieu 
descendre sur nous du ciel. Car il est toujours prêt à aider ceux qui 
résistent et qui espèrent en sa grâce, et c'est lui qui nous donne des 
occasions  de  combattre,  afin  de  nous  rendre  victorieux.  Si  nous 
plaçons  uniquement  le  progrès  de  la  vie  chrétienne  dans  les 
observances  extérieures,  notre  dévotion  sera  de  peu  de  durée. 
Mettons donc la cognée à la racine de l'arbre, afin que dégagés des 
passions, nous possédions notre âme en paix. 

5. Si nous déracinions chaque année un seul vice, bientôt nous 
serions parfaits. Mais nous sentons souvent, au contraire, que nous 
étions  meilleurs  et  que  notre  vie  était  plus  pure,  lorsque  nous 
quittâmes  le  siècle,  qu'après  plusieurs  années  de  profession.  Nous 
devrions croître chaque jour en ferveur et en vertu, et maintenant on 
compte pour beaucoup d'avoir conservé une partie de sa ferveur. Si 
nous nous faisions d'abord un peu de violence, nous pourrions tout 
faire ensuite aisément et avec joie. 

6. Il est dur de renoncer à ses habitudes, mais il est plus dur 
encore de courber sa propre volonté. Cependant, si vous ne savez pas 
vous vaincre en des choses légères, comment remporterez-vous des 
victoires  plus  difficiles ?  Résistez  dès  le  commencement  à  votre 

17



inclination,  rompez sans aucun retard toute  habitude mauvaise,  de 
peur  que  peu  à  peu  elle  ne  vous  engage  dans  de  plus  grandes 
difficultés. Oh ! si vous considériez quelle paix ce serait pour vous, 
quelle  joie  pour les  autres,  en vivant  comme vous le  devez,  vous 
auriez, je crois, plus d'ardeur pour votre avancement spirituel.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 11 

Je vous laisse ma paix, je vous donne ma paix, non comme le 
monde la donne. 

Quelle aimable douceur ! quel touchant amour dans ces paroles 
de Jésus-Christ et en même temps quelle instruction profonde ! Tous 
les hommes souhaitent la paix : mais il  y a deux paix : la paix de 
Jésus-Christ, et la paix du monde. 

Le monde dit à l'ambitieux : "Le désir des grandeurs te trouble 
et t'agite, monte, élève-toi." Il dit à l'avare : " L'envie des richesses te 
dévore,  amasse,  amasse  sans  t'arrêter  jamais."  Il  dit  au  mondain 
tourmenté de ses convoitises : "Enivre-toi de tous les plaisirs". Il dit 
enfin  à  chaque  passion :  "Jouis,  et  tu  auras  la  paix."  Promesse 
menteuse !  les  soucis,  la  tristesse,  l'inquiétude,  le  dégoût,  les 
remords, voilà la paix du monde ! 

Jésus dit : " Triomphez de vous-même, combattez vos désirs, 
domptez vos convoitises, brisez vos passions." Et l'âme docile à ses 
commandements repose dans un calme ineffable.  Les peines de la 
vie, les souffrances, les injustices, les persécutions, rien n'altère sa 
paix. Et cette céleste paix, qui surpasse tout sentiment, l'accompagne 
au  dernier  passage,  et  la  suit  jusqu'au  ciel,  où  se  consommera  sa 
félicité.

12. De l'avantage de l'adversité 

1.  Il  nous  est  bon  d'avoir  quelquefois  des  peines  et  des 
traverses, parce que souvent elles rappellent l'homme à son cœur, et 
lui font sentir qu'il est en exil, et qu'il ne doit mettre son espérance en 

18



aucune chose du monde. Il nous est bon de souffrir quelquefois des 
contradictions,  et  qu'on pense mal  ou peu favorablement  de nous, 
quelques bonnes que soient  nos actions et  nos intentions.  Souvent 
cela sert à nous prémunir contre la vaine gloire. Car nous avons plus 
d'empressement à chercher Dieu, qui voit le fond du cœur, quand les 
hommes au-dehors nous rabaissent et pensent mal de nous. 

2. C'est pourquoi l'homme devrait s'affermir tellement en Dieu, 
qu'il  n'eût  pas  besoin  de  chercher  tant  de  consolations  humaines. 
Lorsque, avec une volonté droite, l'homme est troublé, tenté, affligé 
de  mauvaises  pensées,  il  reconnaît  alors  combien  Dieu  lui  est 
nécessaire,  et  qu'il  n'est  capable  d'aucun  bien  sans  lui.  Alors  il 
s'attriste,  il  gémit,  il  prie  à cause des  maux qu'il  souffre.  Alors il 
s'ennuie de vivre plus longtemps, et il souhaite que la mort arrive, 
afin que, délivré de ses liens, il soit avec Jésus-Christ. Alors aussi il 
comprend bien qu'une sécurité parfaite, une pleine paix, ne sont point 
de ce monde. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 12 

C'est dans l'adversité que chacun de nous apprend à connaître 
ce qu'il est réellement. 

Celui qui n'a pas été éprouvé, que sait-il ? L'homme à qui tout 
prospère, est exposé à un grand danger. Il est bien à craindre que son 
âme ne s'assoupisse d'un sommeil pesant, et qu'à l'heure du réveil on 
ne lui dise : Souvenez-vous que vous avez reçu vos biens sur la terre. 

Ici-bas  les  souffrances  sont  une  grâce  de  prédilection,  elles 
nous  exercent  à  la  vertu,  elles  nous  fournissent  de  nouvelles 
occasions de mérite et nous rendent conformes au Fils de Dieu, dont 
il est écrit : Il a fallu que le Christ souffrît et qu'il entrât ainsi dans la  
gloire.

19



13. De la résistance aux tentations 

1. Tant que nous vivons ici-bas, nous ne pouvons être exempts 
de tribulations et d'épreuves. C'est pourquoi il  est écrit au livre de 
Job : La tentation est la vie de l'homme sur la terre. Chacun devrait 
donc être toujours en garde contre les tentations qui l'assiègent,  et 
veiller et prier pour ne point laisser lieu aux surprises du démon, qui 
ne dort jamais, et qui tourne de tous côtés, cherchant quelqu'un pour  
le  dévorer. Il  n'est  point  d'homme  si  parfait  et  si  saint  qui  n'ait 
quelquefois des tentations, et nous ne pouvons en être entièrement 
affranchis. 

2. Mais, quoique importunes et pénibles, elles ne laissent pas 
d'être  souvent  très  utiles  à  l'homme  parce  qu'elles  l'humilient,  le 
purifient et l'instruisent. Tous les saints ont passé par beaucoup de 
tentations et de souffrances, et c'est par cette voie qu'ils ont avancé ; 
mais ceux qui n'ont pu soutenir ces épreuves, Dieu les a réprouvés, et 
ils ont défailli dans la route du salut. Il n'y a point d'ordre si saint, ni 
de lieu si secret, où l'on ne trouve des peines et des tentations. 

3. L'homme, tant qu'il vit, n'est jamais entièrement à l'abri des 
tentations,  car  nous  en  portons  le  germe  en  nous,  à  cause  de  la 
concupiscence  dans  laquelle  nous  sommes  nés.  L'une  succède  à 
l'autre ; et nous aurons toujours quelque chose à souffrir, parce que 
nous avons perdu le bien et la félicité primitive. Plusieurs cherchent à 
fuir pour n'être point tentés, et ils y tombent plus gravement. Il ne 
suffit  pas  de  fuir  pour  vaincre,  mais  la  patience  et  la  véritable 
humilité nous rendent plus fort que tous nos ennemis. 

4. Celui qui, sans arracher la racine du mal, évite seulement les 
occasions  extérieures,  avancera  peu ;  au  contraire,  les  tentations 
reviennent à lui plus promptement et plus violentes. Vous vaincrez 
plus sûrement peu à peu et par une longue patience, aidé du secours 
de Dieu,  que par  une rude et  inquiète  opiniâtreté.  Prenez souvent 
conseil dans la tentation,  et ne traitez point durement celui  qui est 

20



tenté,  mais  secourez-le comme vous voudriez qu'on vous secourût 
vous-même. 

5. Le commencement de toutes les tentations est l'inconstance 
de l'esprit et le peu de confiance en Dieu. Car, comme un vaisseau 
sans gouvernail est poussé çà et là par les flots, ainsi l'homme faible 
et  changeant  qui  abandonne  ses  résolutions  est  agité  par  des 
tentations  diverses.  Le feu éprouve le fer,  et  la tentation,  l'homme 
juste. Nous ne savons souvent ce que nous pouvons, mais la tentation 
montre  ce  que nous  sommes.  Il  faut  veiller  cependant,  surtout  au 
commencement  de  la  tentation,  car  on  triomphe  beaucoup  plus 
facilement de l'ennemi, si on ne le laisse point pénétrer dans l'âme, et 
si on le repousse à l'instant même où il se présente pour entrer. C'est 
ce qui a fait dire à un ancien :  Arrêtez le mal dès son origine ; le  
remède vient trop tard quand le mal s'est accru par de longs délais. 
D'abord  une  simple  pensée  s'offre  à  l'esprit,  puis  une  vive 
imagination,  ensuite  le  plaisir  et  le  mouvement  déréglé,  et  le 
consentement.  Ainsi  peu  à  peu  l'ennemi  envahit  toute  l'âme, 
lorsqu'on ne lui résiste pas dès le commencement.  Plus on met de 
retard et de langueur à le repousser, plus on s'affaiblit chaque jour, et 
plus l'ennemi devient fort contre nous. 

6.  Plusieurs  sont  affligés  de  tentations  plus  violentes  au 
commencement de leur conversion ; d'autres, à la fin ; il y en a qui 
souffrent  presque  toute  leur  vie.  Quelques-uns  sont  tentés  assez 
légèrement, selon l'ordre de la sagesse et de la justice de Dieu qui 
connaît l'état des hommes, pèse leurs mérites, et dispose tout pour le 
salut de ses élus. 

7. C'est pourquoi, quand nous sommes tentés, nous ne devons 
point perdre l'espérance, mais prier Dieu avec plus de ferveur, afin 
qu'il daigne nous secourir dans toutes nos tribulations ; car, selon la 
parole de l'Apôtre, il nous fera tirer avantage de la tentation même,  
de sorte que nous puissions la surmonter. Humilions donc nos âmes 
sous la main de Dieu,  dans toutes nos tentations,  dans toutes  nos 
peines, parce qu'il sauvera et relèvera les humbles d'esprit. 

21



8. Dans les tentations  et  les  traverses,  on reconnaît  combien 
l'homme a fait de progrès. Le mérite est plus grand, et la vertu paraît 
davantage.  Il  est  peu  difficile  d'être  pieux  et  fervent  lorsque  l'on 
n'éprouve rien de pénible ; mais celui qui se soutient avec patience au 
temps de l'adversité donne l'espoir d'un grand avancement. Quelques-
uns surmontent les grandes tentations et succombent tous les jours 
aux  petites,  afin  qu'humiliés  d'être  si  faibles  dans  les  moindres 
occasions, ils ne présument jamais d'eux-mêmes dans les grandes. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 13 

Nul  homme n'est  exempt  de tentations.  Elles  nous  purifient, 
nous éprouvent, nous instruisent, nous humilient. 

Ce  n'est  pas  seulement  par  la  fuite  ou  par  une  résistance 
violente qu'on en triomphe, mais par une patience tranquille  et  un 
confiant abandon entre les mains de Dieu. Veillons cependant, selon 
le précepte de Jésus-Christ, veillons et prions. On surmonte aisément 
la tentation naissante. Mais si on la laisse croître et se fortifier, on 
porte,  en  succombant,  la  peine  de  sa  négligence  ou  de  sa 
présomption. 

Voulez-vous  réellement  vaincre ?  repoussez  l'ennemi  dès  sa 
première attaque.  Voulez-vous retirer du combat l'avantage en vue 
duquel  Dieu  permet  que  nous  soyons  tentés ?  reconnaissez  votre 
misère, votre faiblesse, votre impuissance et humiliez-vous de plus 
en plus. L'humilité est le fondement de notre sûreté, de notre paix et 
de toute perfection.

14.  Eviter  les  jugements  téméraires,  et  ne  se  point 
rechercher soi-même 

1. Tournez les yeux sur vous-même, et gardez-vous de juger les 
actions  des  autres.  En  jugeant  les  autres,  l'homme  se  fatigue 
vainement ;  il  se trompe le  plus souvent,  et  commet  beaucoup de 
fautes ;  mais  en  s'examinant  et  se  jugeant  lui-même,  il  travaille 

22



toujours  avec  fruit.  D'ordinaire  nous  jugeons  les  choses  selon 
l'inclination  de  notre  cœur,  car  l'amour-propre  altère  aisément  en 
nous la droiture du jugement.  Si nous n'avions jamais en vue que 
Dieu  seul,  nous  serions  moins  troublés  quand  on  résiste  à  notre 
sentiment. 

2. Mais souvent il y a quelque chose hors de nous, ou de caché 
en nous, qui nous entraîne. Plusieurs se recherchent secrètement eux-
mêmes dans ce qu'ils font, et ils l'ignorent. Ils semblent affermis dans 
la  paix lorsque tout  va selon leurs  désirs ;  mais  éprouvent-ils  des 
contradictions, aussitôt ils s'émeuvent et tombent dans la tristesse. La 
diversité  des  opinions  produit  souvent  des  discussions  entre  les 
citoyens, et même entre les religieux et les personnes dévotes. 

3.  On quitte  difficilement  une  vieille  habitude,  et  nul  ne  se 
laisse  volontiers  conduire  au-delà  de  ce  qu'il  voit.  Si  vous  vous 
appuyez  sur  votre  esprit  et  sur  votre  pénétration  plus  que  sur  la 
soumission dont Jésus-Christ nous a donné l'exemple, vous serez très 
peu et très tard éclairé sur la vie spirituelle : car Dieu veut que nous 
lui soyons parfaitement soumis, et que nous nous élevions au-dessus 
de toute raison par un ardent amour. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 14 

Il y a en nous une secrète malice qui se complaît à découvrir 
les imperfections de nos frères, et  voilà pourquoi nous sommes si 
prompts à les juger, oubliant qu'à Dieu seul appartient le jugement 
des cœurs. 

Au  lieu  de  scruter  si  curieusement  la  conscience  d'autrui, 
descendons dans la nôtre ! nous y trouverons assez de motifs d'être 
indulgents envers le prochain et de trembler pour nous-mêmes. 

Vous  n'êtes  chargé  que  de  vous,  vous  ne  répondrez  que  de 
vous. Ne jugez donc point, afin que vous ne soyez point jugé.

23



15. Des oeuvres de charité 

1. Pour nulle chose au monde ni pour l'amour d'aucun homme, 
on ne doit faire le moindre mal ; on peut quelquefois cependant, pour 
rendre un service dans le besoin, différer une bonne oeuvre ou lui en 
substituer une meilleure ; car alors le bien n'est pas détruit mais il se 
change en un plus grand. Aucune oeuvre extérieure ne sert sans la 
charité ;  mais  tout  ce  qui  est  fait  par  la  charité,  quelque  petit  ou 
quelque vil qu'il soit, produit des fruits abondants. Car Dieu regarde 
moins à l'action qu'au motif qui fait agir. 

2.  Celui-là  fait  beaucoup  qui  aime  beaucoup.  Celui-là  fait 
beaucoup, qui fait bien ce qu'il fait, et il fait bien lorsqu'il subordonne 
sa volonté à l'utilité publique. Ce qu'on prend pour la charité souvent 
n'est  que la convoitise ;  car il  est  rare que l'inclination,  la volonté 
propre,  l'espoir  de  la  récompense  ou  la  vue  de  quelque  avantage 
particulier n'influe pas sur nos actions. 

3.  Celui  qui  possède  la  charité  véritable  et  parfaite  ne  se 
recherche en rien ; mais son unique désir est que la gloire de Dieu 
s'opère en toutes choses. Il ne porte envie à personne, parce qu'il ne 
souhaite  aucune  faveur  particulière,  ne  met  point  sa  joie  en  lui-
même, et que, dédaignant tous les autres biens, il ne cherche qu'en 
Dieu son bonheur. Il n'attribue jamais aucun bien à la créature ; il les 
rapporte tous à Dieu, de qui ils découlent comme de leur source, et 
dans la jouissance duquel tous les saints se reposent à jamais comme 
dans leur fin dernière. Oh ! qui aurait une étincelle de la vraie charité, 
que toutes les choses de la terre lui paraîtraient vaines ! 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 15 

Presque toutes  les  actions  des hommes  partent  d'un principe 
vicié, de cette triste concupiscence dont parle saint Jean, et contre 
laquelle la vie chrétienne n'est qu'un perpétuel combat. 

L'amour  déréglé  de  soi,  si  difficile  à  vaincre  entièrement, 
corrompt trop souvent les œuvres même en apparence les plus pures. 

24



Que de travaux, que d'aumônes, que de pénitences dans lesquels on 
se confie peut-être, seront stériles pour le ciel ! 

Dieu ne se donne qu'à ceux qui l'aiment.  Il est le prix de la 
charité, de cet amour inénarrable, sans bornes et sans mesure, qui, 
tandis que tout le reste passe, demeure éternellement, dit saint Paul. 

Amour qui seul faites les Saints, amour  qui êtes Dieu même, 
pénétrez, possédez, transformez en vous toutes les puissances de mon 
âme. Soyez ma vie, mon unique vie, maintenant et à jamais, dans les 
siècles des siècles.

16. Qu'il faut supporter les défauts d'autrui 

1. Ce que l'homme ne peut corriger en soi ou dans les autres, il 
doit  le  supporter  avec  patience,  jusqu'à  ce  que  Dieu  en  ordonne 
autrement. Songez qu'il est peut-être mieux qu'il en soit ainsi, pour 
vous éprouver dans la patience, sans laquelle nos mérites sont peu de 
chose. Vous devez cependant prier Dieu de vous aider à vaincre ces 
obstacles, ou à les supporter avec douceur. 

2. Si quelqu'un, averti une ou deux fois, ne se rend point, ne 
contestez point avec lui ; mais confiez tout à Dieu, qui sait tirer le 
bien du mal, afin que sa volonté s'accomplisse et qu'il soit glorifié 
dans tous ses serviteurs. Appliquez-vous à supporter patiemment les 
défauts et les infirmités des autres, quelles qu'ils soient, parce qu'il y 
a aussi bien des choses en vous que les autres ont à supporter.  Si 
vous ne pouvez vous rendre tel que vous voudriez, comment pourrez-
vous faire que les autres soient selon votre gré ? Nous aimons que les 
autres  soient  exempts  de  défauts,  et  nous  ne  corrigeons  point  les 
nôtres. 

3. Nous voulons qu'on reprenne les autres sévèrement, et nous 
ne voulons pas être repris nous-mêmes. Nous sommes choqués qu'on 
leur laisse une trop grande liberté, et nous ne voulons pas qu'on nous 
refuse rien. Nous voulons qu'on les retienne par des règlements, et 

25



nous ne souffrons pas qu'on nous contraigne en la moindre chose. 
Par-là on voit clairement combien il est rare que nous usions de la 
même mesure pour nous et pour les autres. Si tous étaient parfaits, 
qu'aurions-nous de leur part à souffrir pour Dieu ? 

4. Or Dieu l'a ainsi ordonné afin que nous apprenions à porter  
le fardeau les uns des autres, car chacun a son fardeau ; personne 
n'est sans défauts, nul ne se suffit à soi-même ; nul n'est assez sage 
pour se conduire seul ; mais il  faut nous supporter, nous consoler, 
nous  aider,  nous  instruire,  nous  avertir  mutuellement.  C'est  dans 
l'adversité qu'on voit  le mieux ce que chacun a de vertus. Car les 
occasions  ne rendent  pas  l'homme  fragile,  mais  elles  montrent  ce 
qu'il est. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 16 

Vous  ne  sauriez,  dites-vous,  supporter  tels  ou  tels  défauts, 
puissant  motif  de  vous  humilier !  Car  Dieu,  qui  est  la  perfection 
même, les supporte, et de beaucoup plus grands. 

Ce qui vous rend si susceptible, ce n'est pas le zèle du prochain, 
mais  un amour-propre difficile,  irritable,  ombrageux.  Tournez  vos 
regards sur vous-même, et voyez si vos frères n'ont rien à souffrir de 
vous. 

La vraie piété est douce et patiente, parce qu'elle éclaire sur ce 
que l'on est. Celui qui se sent faible et qui en gémit, ne se choque pas 
aisément des faiblesses des autres. Il sait que nous avons besoin de 
support,  d'indulgence  et  de  miséricorde.  Il  excuse,  il  compatit,  il 
pardonne, et conserve ainsi la paix au dedans de soi, et au dehors la 
charité.

17. De la vie religieuse 

1.  Il  faut  que  vous  appreniez  à  vous  briser  en beaucoup de 
choses,  si  vous  voulez  conserver  la  paix  et  la  concorde  avec  les 
autres. Ce n'est pas peu de chose de vivre dans un monastère ou dans 

26



une congrégation, de n'y être jamais une occasion de plainte et d'y 
persévérer fidèlement jusqu'à la mort. Heureux celui qui, après une 
vie sainte, y a heureusement consommé sa course ! Si vous voulez 
être affermi et croître dans la vertu, regardez-vous comme exilé et 
comme étranger  sur la terre.  Il  faut,  pour l'amour de Jésus-Christ, 
devenir insensé selon le monde, si vous voulez vivre en religieux. 

2.  L'habit  et  la  tonsure servent  peu ;  c'est  le  changement  de 
mœurs  et  la  mortification  entière  des  passions  qui  font  le  vrai 
religieux. Celui qui cherche autre chose que Dieu seul et le salut de 
son âme ne trouvera que tribulation et douleur. Celui-là ne saurait 
non plus demeurer longtemps en paix qui ne s'efforce point d'être le 
dernier de tous et soumis à tous. 

3. Vous êtes venus pour servir et non pour dominer ; sachez 
que vous êtes appelés pour souffrir et  pour travailler,  et  non pour 
discourir  dans  une  vaine  oisiveté.  Ici  donc  les  hommes  sont 
éprouvés, comme l'or dans la fournaise. Ici nul ne peut vivre s'il ne 
veut s'humilier de tout son cœur à la cause de Dieu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 17 

Qu'est-ce  qu'un  bon  religieux ?  C'est  un  chrétien  toujours 
occupé à tendre à la perfection. 

La vie religieuse n'est  donc qu'une vie,  pour ainsi  dire,  plus 
chrétienne,  et  l'abnégation  de  soi-même  est  l'abrégé  de  tous  les 
devoirs qu'elle impose. Or ces devoirs sont aussi les nôtres, puisque 
ce n'est pas seulement à quelques-uns, mais à tous, que Jésus-Christ a 
dit : Soyez parfaits comme votre Père céleste est parfait. 

Pour remplir cette grande vocation, renonçons à nous-mêmes. 
Unissons-nous pleinement au sacrifice de notre divin chef. Aimons 
surtout la dépendance, les humiliations, les mépris. Le salut est un 
édifice qui ne s'élève que sur les ruines de l'orgueil.

27



18. De l'exemple des saints 

1. Contemplez les exemples des saints Pères, en qui reluisait la 
vraie perfection de la vie religieuse, et vous verrez combien peu est 
ce que nous faisons, et presque rien. Hélas ! qu'est-ce que notre vie 
comparée à la leur ? Les saints et les amis de Jésus-Christ ont servi 
Dieu dans la faim et dans la soif, dans le froid et dans la nudité, dans 
le travail et dans la fatigue, dans les veilles et dans les jeûnes, dans 
les  prières  et  dans  les  saintes  méditations,  dans  une  infinité  de 
persécutions et d'opprobres. 

2. Oh ! que de pesantes tribulations ont souffertes les apôtres, 
les martyrs, les confesseurs, les vierges et tous ceux qui ont voulu 
suivre les traces de Jésus-Christ ! Ils ont haï leur âme en ce monde,  
pour la posséder dans l'éternité. Oh ! quelle vie de renoncements et 
d'austérités, que celle des saints dans le désert ! quelles longues et 
dures tentations ils ont essuyées ! que de fois ils ont été tourmentés 
par l'ennemi ! que de fréquentes et ferventes prières ils ont offertes à 
Dieu ! quelles rigoureuses abstinences ils ont pratiquées ! quel zèle, 
quelle  ardeur  pour  leur  avancement  spirituel !  quelle  forte  guerre 
contre leurs passions ! quelle intention pure et droite toujours dirigée 
vers Dieu ! Ils travaillaient pendant le jour, et passaient la nuit  en 
prière ; et même durant le travail, ils ne cessaient point de prier en 
esprit. 

3.  Tout  leur  temps  avait  un  emploi  utile.  Les  heures  qu'ils 
donnaient  à Dieu leur  semblaient  courtes,  et  ils  trouvaient  tant  de 
douceur dans la  contemplation,  qu'ils  en oubliaient  les besoins du 
corps. Ils renonçaient  aux richesses, aux dignités,  aux honneurs,  à 
leurs  amis,  à  leurs  parents ;  ils  ne  voulaient  rien  du  monde ;  ils 
prenaient à peine ce qui était  nécessaire pour la vie ; s'occuper du 
corps, même dans la nécessité,  leur était  une affliction.  Ils  étaient 
pauvres des choses de la terre, mais ils étaient riches en grâce et en 
vertus.  Au-dehors  tout  leur  manquait,  mais  Dieu  les  fortifiait  au-
dedans par sa grâce et par ses consolations. 

28



4. Ils étaient étrangers au monde, mais unis à Dieu et à ses amis 
familiers.  Ils  se regardaient  comme un pur néant,  et  le  monde les 
méprisait ; mais ils étaient chéris de Dieu, et précieux devant lui. Ils 
vivaient dans une sincère humilité, dans une obéissance simple, dans 
la  charité,  dans  la  patience,  et  devenaient  ainsi  chaque  jour  plus 
parfaits et plus agréables à Dieu. Ils ont été donnés en exemple à tous 
ceux qui professent la vraie religion, et ils doivent nous exciter plus à 
avancer dans la perfection, que la multitude des tièdes ne nous porte 
au relâchement. 

5. Oh ! quelle ferveur en tous les religieux au commencement 
de  leur  sainte  institution !  quelle  ardeur  pour  la  prière !  quelle 
émulation de vertu ! quelle sévère discipline ! que de soumission ils 
montraient tous pour la règle de leur fondateur ! Ce qui nous reste 
d'eux atteste encore la sainteté et la perfection de ces hommes qui, en 
combattant  généreusement,  foulèrent  aux  pieds  le  monde. 
Aujourd'hui on compte pour beaucoup qu'un religieux ne viole point 
sa  règle,  et  qu'il  porte  patiemment  le  joug dont  il  s'est  chargé.  O 
tiédeur,  ô négligence  de notre état  qui a si  vite  éteint  parmi  nous 
l'ancienne  ferveur !  Maintenant  tout  fatigue  notre  lâcheté,  jusqu'à 
nous  rendre  la  vie  ennuyeuse.  Plût  à  Dieu  qu'après  avoir  vu  tant 
d'exemples  d'homme  vraiment  pieux,  vous  ne  laissiez  pas 
entièrement s'assoupir en vous le désir d'avancer dans la vertu ! 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 18 

A la vue des exemples admirables que nous ont laissés tant de 
disciples  fervents  de  Jésus-Christ,  rougissons  de  notre  lâcheté,  et 
animons-nous à marcher courageusement sur leurs traces. 

Répétons souvent ces paroles d'un saint : Quoi ! Je ne pourrais  
pas ce qu'ont pu tels  et  tels ! Et ajoutons avec l'Apôtre :  De moi-
même ne peux rien, mais je puis tout en Celui qui me fortifie. 

Toute  notre  force  consiste  à  sentir  notre  faiblesse  et  à  en 
connaître le remède, qui est la grâce du médiateur.

29



19. Des exercices d'un bon religieux 

1. La vie d'un vrai religieux doit briller de toutes les vertus, de 
sorte qu'il soit tel intérieurement qu'il paraît devant les hommes. Et 
certes  il  doit  être  encore  bien  plus  parfait  au-dedans  qu'il  ne  le 
semble au-dehors, parce que Dieu nous regarde, et que nous devons 
partout où nous sommes le révérer profondément et marcher en sa 
présence  purs  comme  des  anges.  Nous  devons  chaque  jour 
renouveler notre résolution, nous exciter à la ferveur, comme si notre 
conversion commençait  aujourd'hui seulement,  et dire : Aidez-moi, 
Seigneur, dans mes saintes résolutions et dans votre service ; donnez-
moi de bien commencer maintenant car ce que j'ai fait jusqu'ici n'est 
rien. 

2.  La  fermeté  de  notre  résolution  est  la  mesure  de  notre 
progrès,  et  une  grande  attention  est  nécessaire  à  celui  qui  veut 
avancer. Si celui qui forme les résolutions les plus fortes se relâche 
souvent,  que sera-ce de celui qui n'en prend que rarement ou n'en 
prend que de faibles ? Toutefois nous abandonnons nos résolutions 
de diverses manières  et  la moindre omission dans nos exercices  a 
presque  toujours  une  suite  fâcheuse.  Les  justes,  dans  leurs 
résolutions,  comptent  bien plus sur  la  grâce de Dieu que sur leur 
propre sagesse ;  et  quelque chose qu'ils  entreprennent,  c'est  en lui 
seul  qu'ils  mettent  leur  confiance.  Car  l'homme  propose  et  Dieu 
dispose, et la voie de l'homme n'est pas en lui. 

3. Si nous omettons quelquefois nos exercices ordinaires par 
quelque motif pieux ou pour l'utilité de nos frères, il nous sera facile 
ensuite de réparer cette omission. Mais si nous les abandonnons sans 
sujet, par ennui ou par négligence, c'est une faute grave et qui nous 
sera  funeste.  Faisons  tous  nos  efforts,  et  nous  tomberons  encore 
aisément  en  beaucoup  de  fautes.  On  doit  cependant  toujours  se 
proposer quelque chose de fixe, surtout à l'égard de ce qui forme le 
plus grand obstacle à notre avancement.  Il faut examiner et  régler 

30



également notre intérieur et notre extérieur, parce que l'un et l'autre 
servent à nos progrès. 

4. Ne pouvez-vous continuellement vous recueillir, recueillez-
vous au moins de temps en temps, au moins une fois le jour, le matin 
ou le soir. Le matin, formez vos résolutions ; le soir, examinez votre 
conduite,  ce que vous avez été dans vos paroles,  vos actions,  vos 
pensées ; car peut-être en cela avez-vous souvent offensé Dieu et le 
prochain. Tel qu'un soldat plein de courage, armez-vous contre les 
attaques du démon. Réprimez l'intempérance, et vous réprimerez plus 
aisément  les autres désirs  de la chair.  Ne soyez jamais  tout a fait 
oisif,  mais  lisez,  ou écrivez,  ou priez,  ou méditez,  ou travaillez  à 
quelque  chose  d'utile  à  la  communauté.  Il  ne  faut  cependant 
s'appliquer  qu'avec  discrétion  aux  exercices  du  corps,  et  ils  ne 
conviennent pas également à tous. 

5. Ce qui sort des pratiques communes ne doit point paraître 
au-dehors ;  il  est  plus  sûr  de  remplir  en  secret  ses  exercices 
particuliers.  Prenez  garde  cependant  de  négliger  les  exercices 
communs  pour  ceux  de  votre  choix.  Mais  après  avoir  accompli 
fidèlement  et  pleinement  les  devoirs  prescrits,  s'il  vous  reste  du 
temps,  rendez-vous  à  vous-même  selon  le  mouvement  de  votre 
dévotion.  Tous  ne  sauraient  suivre  les  mêmes  exercices :  l'un 
convient  mieux à  celui-ci,  l'autre  à  celui-là.  On aime même à les 
diversifier selon les temps ; il y en a qu'on goûte plus aux jours de 
fêtes, et d'autres aux jours ordinaires. Les uns nous sont nécessaires 
au temps de la tentation, les autres au temps de la paix et du repos. 
Autres sont les pensées qui nous plaisent dans la tristesse, ou quand 
nous éprouvons de la joie en Dieu. 

6. Il faut, vers l'époque des grandes fêtes, renouveler nos pieux 
exercices et implorer avec plus de ferveur les suffrages des saints. 
Proposons-nous de vivre d'une fête à l'autre comme si nous devions 
alors sortir de ce monde, et entrer dans l'éternelle fête. Et pour cela 
préparons-nous  avec  soin  dans  ces  saints  temps  par  une  vie  plus 

31



pieuse,  par  une plus  sévère observance  des  règles,  comme devant 
bientôt recevoir de Dieu le prix de notre travail. 

7. Et si ce moment est différé, croyons que nous ne sommes 
pas encore bien préparés ni dignes de cette gloire immense qui nous 
sera  découverte  en  son  temps,  et  redoublons  d'efforts  pour  nous 
mieux disposer à ce passage. Heureux le serviteur, dit Saint Luc, que 
le Seigneur, quand il viendra, trouvera veillant. Je vous dis en vérité  
qu'il l'établira sur tous ses biens. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 19 

La vie de l'homme sur la terre est un combat perpétuel contre 
le démon, contre le monde et contre lui-même. 

Les uns se retirent dans le cloître pour résister plus aisément, 
les  autres  demeurent  au  milieu  du  siècle.  Mais  tous  ne  peuvent 
vaincre que par l'exercice d'une continuelle vigilance. L'habitude du 
recueillement, l'amour de la retraite, une attention constante sur ses 
paroles,  ses  pensées,  ses  sentiments,  la  fidélité  aux  plus  légers 
devoirs  et  aux  plus  humbles  pratiques,  préservent  de  grandes 
tentation, et attirent les grâces du Ciel. 

Celui  qui  néglige  les  petites  choses  tombera  peu  à  peu,  dit 
l'Esprit-Saint.

20. De l'amour de la solitude et du silence 

1. Cherchez un temps propre à vous occuper de vous-même et 
pensez souvent aux bienfaits de Dieu. Laissez là ce qui ne sert qu'à 
nourrir la curiosité.  Lisez plutôt ce qui touche le cœur que ce qui 
amuse  l'esprit.  Retranchez  les  discours  superflus,  les  courses 
inutiles ;  fermez  l'oreille  aux  vains  bruits  du  monde,  et  vous 
trouverez assez de loisir pour les saintes méditations. Les plus grands 
saints  évitaient  autant  qu'il  leur  était  possible  le  commerce  des 
hommes et préféraient vivre en secret avec Dieu. 

32



2.  Un  ancien  a  dit :  Toutes  les  fois  que  j'ai  été  dans  la  
compagnie des hommes, j'en suis revenu moins homme que je n'étais. 
C'est ce que nous éprouvons souvent lorsque nous nous livrons à de 
longs entretiens. Il est plus aisé de se taire que de ne point excéder 
dans ses paroles. Il est plus aisé de se tenir chez soi que de se garder 
de soi-même suffisamment au-dehors. Celui donc qui aspire à la vie 
intérieure et spirituelle doit de retirer de la foule avec Jésus. Nul ne 
se montre sans péril s'il n'aime à demeurer caché. Nul ne parle avec 
mesure s'il ne se tait volontiers. Nul n'est en sûreté dans les premières 
places s'il n'aime les dernières. Nul ne commande sans danger s'il n'a 
pas appris à bien obéir. 

3. Nul ne se réjouit avec sécurité s'il ne possède en lui-même le 
témoignage  d'une  bonne  conscience.  Cependant  la  confiance  des 
saints a toujours été pleine de la crainte de Dieu : quel que fût l'éclat 
de leurs vertus, quelque abondantes que fussent leurs grâces, ils n'en 
étaient  ni  moins  humbles  ni  moins  vigilants.  L'assurance  des 
méchants naît, au contraire, de l'orgueil et de la présomption, et finit 
par l'aveuglement.  Ne vous promettez point de sûreté en cette vie, 
quoique vous paraissiez être un saint religieux ou un pieux solitaire. 

4. Souvent les meilleurs dans l'estime des hommes ont couru 
les plus grands dangers à cause de leur trop de confiance. Il est donc 
utile à plusieurs de n'être pas entièrement délivré des tentations et de 
souffrir  des  attaques  fréquentes,  de  peur  que,  tranquilles  sur  eux-
mêmes, ils ne s'élèvent avec orgueil ou qu'ils ne se livrent trop aux 
consolations du dehors. Oh ! si l'on ne recherchait jamais les joies qui 
passent, si jamais l'on ne s'occupait du monde, qu'on posséderait une 
conscience pure !  Oh !  qui retrancherait  toute  sollicitude vaine,  ne 
pensant qu'au salut et à Dieu, et plaçant en lui toute son espérance, de 
quelle paix et de quel repos il jouirait ! 

5. Nul n'est digne des consolations célestes s'il ne s'est exercé 
longtemps  dans  la  sainte  componction.  Si  vous  désirez  la  vraie 
componction du cœur, entrez dans votre cellule  et  bannissez-en le 
bruit du monde ; selon qu'il est écrit :  Même sur votre couche, que  

33



votre  cœur  soit  plein  de  componction.  Vous  trouverez  dans  votre 
cellule ce que souvent vous perdrez au-dehors. La cellule qu'on quitte 
peu devient douce ; fréquemment délaissée, elle engendre l'ennui. Si 
dès le premier moment où vous sortez du siècle, vous êtes fidèle à la 
garder,  elle  vous  deviendra  comme  une  amie  chère  et  sera  votre 
consolation la plus douce. 

6.  Dans  le  silence  et  le  repos,  l'âme  pieuse  fait  de  grands 
progrès et pénètre ce qu'il y a de caché dans l'Ecriture. Là elle trouve 
la source des larmes dont elle se lave et se purifie toutes les nuits, et 
elle s'unit d'autant plus familièrement à son Créateur qu'elle vit plus 
éloignée  du  tumulte  du  monde.  Celui  donc  qui  se  sépare  de  ses 
connaissances et de ses amis, Dieu s'approchera de lui avec les saints 
anges. Il vaut mieux être caché et prendre soin de son âme, que de 
faire  des miracles  et  de s'oublier  soi-même Il  est  louable  dans un 
religieux de sortir rarement et de n'aimer ni à voir les hommes ni à 
être vu d'eux. 

7. Pourquoi voulez-vous voir ce qui ne vous est point permis 
d'avoir ?  Le monde passe, et sa concupiscence. Les désirs des sens 
entraînent çà et là ; mais l'heure passée, que rapportez-vous, qu'une 
conscience pesante et un cœur dissipé ? Parce qu'on est sorti dans la 
joie, souvent on revient dans la tristesse ; et la veille joyeuse du soir 
attriste le matin.  Ainsi toute joie des sens s'insinue avec douceur ; 
mais à la fin elle blesse et tue. Que pouvez-vous voir ailleurs que 
vous ne voyiez où vous êtes ? Voilà le ciel, la terre, les éléments ; or 
c'est d'eux que tout est fait. 

8. Où que vous alliez, que verrez-vous qui soit stable sous le 
soleil ?  Vous  croyez  peut-être  vous  rassasier ;  mais  vous  n'y 
parviendrez jamais. Quand vous verriez toutes les choses à la fois, 
que serait-ce qu'une vision vaine ? Levez les yeux en haut vers Dieu 
et  priez pour vos péchés et  vos négligences.  Laissez aux hommes 
vains les choses vaines ; pour vous, ne vous occupez que de ce que 
Dieu vous commande. Fermez sur vous votre porte et appelez à vous 
Jésus,  votre  bien-aimé.  Demeurez avec lui  dans votre cellule :  car 

34



vous ne trouverez nulle part autant de paix. Si vous n'étiez pas sorti 
et  que  vous  n'eussiez  pas  entendu  quelque  bruit  du  monde,  vous 
seriez demeuré dans cette douce paix : mais parce que vous aimez à 
entendre  des  choses  nouvelles,  il  vous  faut  supporter  ensuite  le 
trouble du cœur. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 20 

Que cherchez-vous dans le monde ? le bonheur ? Il n'y est pas. 
Ecoutez ce cri  de détresse,  cette  plainte  lamentable  qui  s'élève de 
tous les points de la terre, et se prolonge de siècle en siècle. C'est la 
voix du monde. 

Qu'y  cherchez-vous  encore ?  des  lumières,  des  consolations, 
pour  accomplir  en  paix  votre  pèlerinage ?  Le  monde  est  livré  à 
l'esprit de ténèbres, à toutes les convoitises qu'il inspire, à tous les 
crimes et à tous les maux dont il est le principe, et c'est pourquoi le 
prophète s'écriait : Je me suis éloigné, j'ai fui, et j'ai demeuré dans la  
solitude. Là, dans le silence des créatures, Dieu parle au cœur, et sa 
parole est si merveilleuse, si douce et si ravissante, que l'âme ne veut 
plus entendre que lui, jusqu'au jour où, tous les voiles étant déchirés, 
elle le contemplera face à face. 

Le christianisme a peuplé le désert de ces âmes choisies qui, se 
dérobant au monde, et foulant aux pieds ses plaisirs, ses honneurs, 
ses trésors, et la chair, et le sang, nous offrent dans la pureté de leur 
vie une image de la vie des Anges. Cependant, les Chrétiens ne sont 
pas tous appelés à ce sublime état de perfection. Mais au milieu du 
bruit et du tumulte de la société, tous doivent se créer au fond de leur 
cœur une solitude où ils puissent se retirer pour converser avec Jésus-
Christ et se recueillir en sa présence. 

C'est ainsi que, ramenés des pensées du temps à la pensée des 
choses  éternelles,  ils  auront  à  dégoût  celles  qui  passent,  et  seront 
dans le monde comme n'en étant pas : heureux état ou s'accomplit 
pour le fidèle ce que dit l'Apôtre :  Notre vie est cachée avec Jésus-
Christ en Dieu.

35



21. De la componction du cœur 

1. Si vous voulez faire quelque progrès, conservez-vous dans la 
crainte de Dieu et ne soyez point trop libre ; mais soumettez vos sens 
à  une sévère  discipline  et  ne  vous  livrez  pas  aux joies  insensées. 
Disposez  votre  cœur  à  la  componction  et  vous  trouverez  la  vraie 
piété. La componction produit beaucoup de bien, qu'on perd bientôt 
en s'abandonnant aux vains mouvements de son cœur. Chose étrange, 
qu'un homme en cette vie puisse se reposer pleinement dans la joie, 
lorsqu'il considère son exil, et à combien de périls est exposée son 
âme ! 

2. A cause de la légèreté de notre cœur et  de l'oubli  de nos 
défauts, nous ne sentons pas les maux de notre âme, et souvent nous 
rions vainement quand nous devrions bien plutôt pleurer. Il n'y a de 
vraie liberté et de joie solide que dans la crainte de Dieu et la bonne 
conscience.  Heureux  qui  peut  éloigner  tout  ce  qui  le  distrait  et 
l'arrête, pour se recueillir  tout entier  dans une sainte componction. 
Heureux  qui  rejette  tout  ce  qui  peut  souiller  sa  conscience  ou 
l'appesantir. Combattez généreusement : on triomphe d'une habitude 
par une autre habitude. Si vous savez laisser là les hommes, ils vous 
laisseront bientôt faire ce que vous voudrez. 

3.  N'attirez  pas  à  vous  les  affaires  d'autrui  et  ne  vous 
embarrassez point dans celles des grands. Que votre oeil soit ouvert 
sur vous d'abord ; et avant de reprendre vos amis, ayez soin de vous 
reprendre vous-même. Si vous n'avez point la faveur des hommes, ne 
vous en attristez point ;  mais que votre peine soit de ne pas vivre 
aussi bien et avec autant de vigilance que le devrait un serviteur de 
Dieu  et  un  bon religieux.  Il  est  plus  souvent  utile  et  plus  sûr  de 
n'avoir  pas beaucoup de consolations  dans cette  vie,  et  surtout  de 
consolations  sensibles.  Cependant,  si  nous  sommes  privés  de 
consolations divines, ou si nous ne les éprouvons que rarement, la 
faute  en  est  à  nous,  parce  que  nous  ne  cherchons  point  la 

36



componction du cœur et  que nous ne rejetons pas entièrement  les 
vaines consolations du dehors. 

4.  Reconnaissez  que  vous  êtes  indignes  des  consolations 
célestes et  que vous méritez plutôt  de grandes tribulations.  Quand 
l'homme est pénétré d'une parfaite componction, le monde entier lui 
est  alors  amer  et  insupportable.  Le  juste  trouve toujours  assez  de 
sujets de s'affliger et de pleurer. Car en considérant soit lui-même, 
soit les autres, il sait que nul ici-bas n'est sans tribulations ; et plus il 
se regarde attentivement, plus profonde est sa douleur. Le sujet d'une 
juste affliction et d'une grande tristesse intérieure, ce sont nos péchés 
et  nos  vices,  dans  lesquels  nous  sommes  tellement  ensevelis,  que 
rarement pouvons-nous contempler les choses du ciel. 

5. Si vous pensez plus souvent à votre mort qu'à la longueur de 
la vie, nul doute que vous n'auriez plus d'ardeur pour vous corriger. 
Et  si  vous  réfléchissiez  sérieusement  aux  peines  de  l'enfer  et  au 
purgatoire, je crois que vous supporteriez volontiers le travail et la 
douleur, et que vous ne redouteriez aucune austérité. Mais parce que 
ces  vérités  ne  pénètrent  point  jusqu'au  cœur,  et  que  nous  aimons 
encore ce qui nous flatte, nous demeurons froids et négligents. 

6. Souvent c'est langueur de l'âme, et notre chair misérable se 
plaint  si  aisément.  Priez  donc  humblement  le  Seigneur  qu'il  vous 
donne l'esprit de componction, et dites avec le prophète : Nourrissez-
moi,  Seigneur,  du  pain  des  larmes ;  abreuvez-moi  du  calice  des  
pleurs.

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 21 

La douleur est le fond de la vie humaine. Souffrances du corps, 
maladies de l'âme, inquiétudes, afflictions, péchés, tel est l'accablant 
fardeau qu'il nous faut porter depuis notre naissance jusqu'à la tombe. 
Et  cependant,  à  force de travail,  l'homme parvient  à  découvrir  au 
milieu de ses misères je ne sais quelles joies insensées dont il s'enivre 
avidement. 

37



Fuyons ces folles joies du monde. Arrêtons notre pensée sur le 
châtiment qui doit suivre, sur nos fautes si multipliées. Et demandons 
à Dieu, avec la componction du cœur, ce repentir plein d'amour, ces 
heureuses  larmes  que Jésus  a  bénies  par  ces  consolantes  paroles : 
Beaucoup  de  péchés  vous  seront  remis,  parce  que  vous  avez  
beaucoup aimé.

22. De la considération de la misère humaine 

1. En quelque lieu que vous soyez, de quelque côté que vous 
vous tourniez,  vous serez misérable si vous ne revenez vers Dieu. 
Pourquoi vous troublez-vous de ce que rien n'arrive comme vous le 
désirez et  comme vous le  voulez ?  A qui  est-ce que tout  succède 
selon sa volonté ? Ni à vous, ni à moi, ni à aucun homme sur la terre. 
Nul en ce monde, fût-il roi ou pape, n'est exempt d'angoisses et de 
tribulations.  Qui  donc  a  le  meilleur  sort ?  Celui,  certes,  qui  sait 
souffrir quelque chose pour Dieu. 

2. Dans leur faiblesse et leur peu de lumière, plusieurs disent : 
Que cet homme a une heureuse vie ! qu'il est riche, grand, puissant, 
élevé ! Mais considérez les biens du ciel, et vous verrez que tous ces 
biens du temps  ne sont rien ;  que toujours très incertains,  ils  sont 
plutôt un poids qui fatigue, parce qu'on ne les possède jamais sans 
défiance et sans crainte. Avoir en abondance les biens du temps, ce 
n'est  pas là le bonheur de l'homme :  la médiocrité  lui  suffit.  C'est 
vraiment une grande misère de vivre sur la terre. Plus un homme veut 
avancer dans les voies spirituelles, plus la vie présente lui devient 
amère, parce qu'il sent mieux et voit plus clairement l'infirmité de la 
nature humaine et sa corruption.  Manger, boire, veiller,  dormir,  se 
reposer, travailler, être assujetti à toutes les nécessités de la nature, 
c'est  vraiment  une  grande  misère  et  une  grande  affliction  pour 
l'homme pieux qui  voudrait  être  dégagé  de ses  liens  terrestres,  et 
délivré de tout péché. 

38



3.  Car  l'homme  intérieur  est  en  ce  monde  étrangement 
appesanti par les nécessités du corps. Et c'est pourquoi le prophète 
demandait  avec  d'ardentes  prières  d'en  être  affranchi,  disant : 
Seigneur, délivrez-moi de mes nécessités. Malheur donc à ceux qui 
ne connaissent point leur misère ! et malheur encore plus à ceux qui 
aiment  cette  misère  et  cette  vie  périssable !  Car  il  y  en  a  qui 
l'embrassent si avidement, leur misère, qu'ayant à peine le nécessaire 
en  travaillant  ou  en  mendiant,  ils  n'éprouveraient  aucun  souci  du 
royaume de Dieu s'ils pouvaient toujours vivre ici-bas. 

4.  O  cœurs  insensés  et  infidèles,  si  profondément  enfoncés 
dans  les  choses  de  la  terre  qu'ils  ne  goûtent  rien  que  ce  qui  est 
charnel !  Les  malheureux !  ils  sentiront  douloureusement  à  la  fin 
combien était vil,  combien n'était rien ce qu'ils ont aimé. Mais les 
saints de Dieu, tous les fidèles amis de Jésus-Christ ont méprisé ce 
qui flatte la chair et ce qui brille dans le temps ; toute leur espérance, 
tous  leurs  désirs  aspiraient  aux  biens  éternels.  Tout  leur  cœur 
s'élevait  vers  les  biens  invisibles  et  impérissables,  de  peur  que 
l'amour des choses visibles ne les abaissât vers la terre. 

5. Ne perdez pas, mon frère, l'espérance d'avancer dans la vie 
spirituelle :  vous  en  avez  encore  le  temps,  c'est  l'heure.  Pourquoi 
remettez-vous  toujours  au  lendemain  l'accomplissement  de  vos 
résolutions ? Levez-vous et commencez à l'instant, et dites : Voici le 
temps  d'agir,  voici  le  temps  de  combattre,  voici  le  temps  de  me 
corriger. Quand la vie vous est pesante et amère, c'est alors le temps 
de mériter. Il faut passer par le feu et par l'eau, avant d'entrer dans  
le lieu de rafraîchissement. Si vous ne vous faites violence, vous ne 
vaincrez pas le vice. Tant que nous portons ce corps fragile, nous ne 
pouvons être sans péché, ni sans ennui et sans douleur. Il nous serait 
doux de jouir d'un repos exempt de toute misère ; mais en perdant 
l'innocence par le péché, nous avons aussi perdu la vraie félicité. Il 
faut donc persévérer dans la patience, et attendre la miséricorde de 
Dieu jusqu'à ce que l'iniquité passe et que ce qui est mortel en vous  
soit absorbé par la vie. 

39



6.  Oh !  qu'elle  est  grande  la  fragilité  qui  toujours  incline 
l'homme au mal. Vous confessez aujourd'hui vos péchés et vous y 
retombez le lendemain. Vous vous proposez d'être sur vos gardes et 
une  heure  après  vous  agissez  comme  si  vous  ne  vous  étiez  rien 
proposé. Nous avons donc grand sujet de nous humilier et de ne nous 
jamais élever en nous-mêmes, étant si fragiles et inconsistants. Nous 
pouvons perdre en un moment  par  notre négligence  ce qu'à peine 
avons-nous acquis par la grâce avec un long travail. 

7. Que sera-ce de nous à la fin du jour si nous sommes si lâches 
dès  le  matin ?  Malheur  à  nous  si  nous  voulons  goûter  le  repos, 
comme si déjà nous étions en paix et en assurance, tandis qu'on ne 
découvre pas dans notre vie une seule trace de vraie sainteté ! Nous 
aurions bien besoin d'être instruits encore, et formés à de nouvelles 
mœurs  comme  des  novices  dociles,  pour  essayer  du  moins  s'il  y 
aurait en nous quelque espérance de changement et d'un plus grand 
progrès dans la vertu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 22 

L'homme né de la femme, vit peu de jours, et il  est rassasié  
d'angoisses. Voilà notre destinée telle que le péché l'a faite. Ecoutez 
les  gémissements  de l  'humanité  entière,  dont  Job était  la  figure : 
"Périsse le jour où je suis né, et la nuit où il fut dit : Un homme a été 
conçu ! Pourquoi ne suis-je pas mort dans le sein de ma mère, ou 
n'ai-je  pas  péri  en  en  sortant ?  Pourquoi  m'a-t-elle  reçu  sur  ses 
genoux,  et  allaité  de  ses  mamelles ?  Maintenant  je  dormirais  en 
silence, et je reposerais dans mon sommeil." 

Mais  déjà  sur  cette  grande  misère  se  levait  l'aurore  d'une 
grande espérance : "Je sais que mon Rédempteur est vivant, et que je 
serai de nouveau revêtu de ma chair, et dans ma chair je verrai mon 
Dieu :  je  le  verrai  et  mes  yeux  le  contempleront."  Dès  lors,  tout 
change : ces douleurs, auparavant sans consolation, unies à celles du 
Rédempteur, ne sont plus qu'une expiation nécessaire, une épreuve 
de  justice  et  de  miséricorde,  une  semence  d'éternelles  joies.  Le 

40



Christ, en mourant, a ouvert le ciel à l'homme déchu, qui pour unique 
grâce demandait à la terre un tombeau. 

Et  nous  nous  plaindrions  des  souffrances  auxquelles  Dieu 
réserve un tel prix ! Et le murmure serait sur nos lèvres, lorsque, par 
les tribulations, Jésus-Christ daigne nous associer aux mérites de son 
sacrifice !  C'en  est  fait,  Seigneur,  je  reconnais  mon  aveuglement, 
mon ingratitude, et je ne veux plus désirer ici-bas que d'avoir part à 
votre passion, afin de participer un jour à votre gloire.

23. De la méditation de la mort 

1. C'en sera fait de vous bien vite ici-bas : voyez donc en quel 
état vous êtes. L'homme est aujourd'hui, et demain il  a disparu, et 
quand il  n'est  plus  sous les  yeux,  il  passe bien vite  de l'esprit.  O 
stupidité et dureté du cœur humain, qui ne pense qu'au présent et ne 
prévoit  pas  l'avenir !  Dans  toutes  vos  actions,  dans  toutes  vos 
pensées, vous devriez être tel que vous seriez s'il vous fallait mourir 
aujourd'hui. Si vous aviez une bonne conscience, vous craindriez peu 
la  mort.  Il  vaudrait  mieux  éviter  le  péché  que  fuir  la  mort.  Si 
aujourd'hui  vous  n'êtes  pas  prêt,  comment  le  serez-vous  demain ? 
Demain est un jour incertain : et que savez-vous si vous aurez un 
lendemain ? 

2. Que sert de vivre longtemps puisque nous nous corrigeons si 
peu ? Ah ! une longue vie ne corrige pas toujours ;  souvent plutôt 
elle augmente nos crimes. Plût à Dieu que nous eussions bien vécu 
dans ce monde un seul jour ! Plusieurs comptent les années de leur 
conversion ; mais souvent, qu'ils sont peu changés, et que ces années 
ont  été  stériles !  S'il  est  terrible  de  mourir,  peut-être  est-il  plus 
dangereux de vivre si longtemps. Heureux celui à qui l'heure de sa 
mort est toujours présente, et qui se prépare chaque jour à mourir ! Si 
vous avez vu jamais un homme mourir, songez que vous aussi vous 
passerez par cette voie. 

41



3. Le matin, pensez que vous n'atteindrez pas le soir ; le soir, 
n'osez pas vous promettre de voir le matin. Soyez donc toujours prêt, 
et vivez de telle sorte que la mort ne vous surprenne jamais. Plusieurs 
sont  enlevés  par  une  mort  soudaine  et  imprévue :  car  le  Fils  de 
l'homme viendra à l'heure qu'on n'y pense pas. Quand viendra cette 
dernière heure, vous commencerez à juger tout autrement de votre 
vie passée, et vous gémirez amèrement d'avoir été si négligent et si 
lâche. 

4. Qu'heureux et sage est celui qui s'efforce d'être tel dans la 
vie qu'il souhaite d'être trouvé à la mort. Car rien ne donnera une si 
grande confiance de mourir heureusement, que le parfait mépris du 
monde,  le  désir  ardent  d'avancer  dans  la  vertu,  l'amour  de  la 
régularité, le travail de la pénitence, l'abnégation de soi-même et la 
constance à souffrir toutes sortes d'adversités pour l'amour de Jésus-
Christ. Vous pourrez faire beaucoup de bien tandis que vous êtes en 
santé ; mais, malade, je ne sais ce que vous pourrez. Il en est peu que 
la maladie rend meilleurs, comme il en est peu qui se sanctifient par 
de fréquents pèlerinages. 

5.  Ne comptez  point sur vos amis  ni  sur vos proches,  et  ne 
différez  point  votre  salut  dans  l'avenir ;  car  les  hommes  vous 
oublieront plus vite que vous ne pensez. Il vaut mieux y pourvoir de 
bonne heure et envoyer devant soi un peu de bien, que d'espérer dans 
le secours des autres. Si vous n'avez maintenant aucun souci de vous-
même, qui s'inquiétera de vous dans l'avenir ? Maintenant le temps 
est d'un grand prix. Voici maintenant le temps propice, voici le jour  
du salut. Mais, ô douleur ! que vous fassiez un si vain usage de ce 
qui pourrait vous servir à mériter de vivre éternellement ! Viendra le 
temps où vous désirerez un seul jour, une seule heure, pour purifier 
votre âme, et je ne sais si vous l'obtiendrez. 

6. Ah ! mon frère, de quel péril, de quelle crainte terrible vous 
pourriez vous délivrer si vous étiez à présent toujours en crainte de la 
mort ! Etudiez-vous maintenant à vivre de telle sorte qu'à l'heure de 
la  mort  vous  ayez  plus  sujet  de  vous  réjouir  que  de  craindre. 

42



Apprenez maintenant à mourir au monde afin de commencer alors à 
vivre avec Jésus-Christ. Apprenez maintenant à tout mépriser, afin de 
pouvoir alors aller librement à Jésus-Christ. Châtiez maintenant votre 
corps par la pénitence afin que vous puissiez alors avoir une solide 
confiance. 

7. Insensés, sur quoi vous promettez-vous de vivre longtemps, 
lorsque  vous  n'avez  pas  un  seul  jour  d'assuré ?  Combien  ont  été 
trompés et arrachés subitement de leur corps ! Combien de fois avez-
vous ouï dire : Cet homme a été tué d'un coup d'épée ; celui-ci s'est 
noyé, celui-là s'est brisé en tombant d'un lieu élevé ; l'un a expiré en 
mangeant, l'autre en jouant ; l'un a péri par le feu, un autre par le fer, 
un autre par la peste, un autre par la main des voleurs ! Et ainsi la fin 
de tous est la mort, et la vie des hommes passe comme l'ombre. 

8. Qui se souviendra de vous après votre mort,  et qui priera 
pour vous ?  Faites,  faites  maintenant,  mon cher  frère,  tout  ce  que 
vous pouvez, car vous ne savez pas quand vous mourrez, ni ce qui 
suivra pour vous la mort. Tandis que vous en avez le temps, amassez 
des  richesses  immortelles.  Ne  pensez  qu'à  votre  salut,  ne  vous 
occupez que des choses de Dieu.  Faites-vous maintenant des amis, 
en honorant les saints et en imitant leurs oeuvres,  afin qu'arrivé au 
terme de cette vie, ils vous reçoivent dans les tabernacles éternels. 

9. Vivez sur la terre comme un voyageur et un étranger à qui 
les  choses  du monde  ne  sont  rien.  Conservez  votre  cœur libre  et 
toujours  élevé  vers  Dieu,  parce  que  vous  n'avez  point  ici-bas  de 
demeure  permanente.  Que  vos  gémissements,  vos  larmes,  vos 
prières, montent tous les jours vers le ciel afin que votre âme, après 
la mort, mérite de passer heureusement à Dieu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 23 

Approchez-vous  de  cette  fosse,  regardez  ces  ossements 
blanchis et déjoints : voilà tout ce qui reste ici-bas d'un homme que 
vous avez connu peut-être et qui ne pensait pas plus à la mort, il y a 
peu d'années, que vous n'y pensez aujourd'hui. 

43



Ne fallait-il pas, en effet, qu'il songeât d'abord à sa fortune, à 
celle  des  siens,  à  l'établissement  de  sa  famille ?  Aussi  s'en  est-il 
occupé jusqu'au dernier moment. Eh bien ! Maintenant allez, entrez 
dans sa maison. Des héritiers indifférents y jouissent des biens qu'il 
avait amassés, et travaillent eux-mêmes à en amasser de nouveaux. 
Du reste, nul souvenir du mort. 

Quelque  chose  de  lui  subsiste  cependant,  et  la  tombe  ne  le 
renferme pas tout entier. Il avait une âme, une âme rachetée du sang 
de Jésus-Christ. Où est-elle ? A l'instant où elle quitta le corps, sa 
demeure fut fixée,  ou dans le ciel sans crainte désormais,  ou dans 
l'enfer  sans espérance.  Terrible,  terrible  alternative !  Et,  à  présent, 
plongez-vous dans les soins de la terre,  différez votre conversion. 
Dites  encore :  il  sera  temps  demain.  Insensé !  Ce  temps  dont  tu 
abuses, creuse ta fosse, et demain sera l'éternité.

24. Du jugement et des peines des pécheurs 

1. En toutes choses regardez la fin, et reportez-vous au jour où 
vous serez là, debout devant le Juge sévère à qui rien n'est caché, 
qu'on n'apaise point par des présents, qui ne reçoit point d'excuses, 
mais qui jugera selon la justice. Pécheur misérable et insensé ! que 
répondrez-vous à Dieu, qui sait tous vos crimes, vous qui tremblez 
quelquefois à l'aspect d'un homme irrité ? Par quel étrange oubli de 
vous-même vous en allez-vous, sans rien prévoir, vers ce jour où nul 
ne pourra être excusé ni défendu par un autre, mais où chacun sera 
pour soi un fardeau assez pesant ? Maintenant votre travail produit 
son fruit : vos larmes sont agréées, vos gémissements écoutés, votre 
douleur satisfait à Dieu et purifie votre âme. 

2. Il a ici-bas un grand et salutaire purgatoire, l'homme patient 
qui, en butte aux outrages, s'afflige plus de la malice d'autrui que de 
sa propre injure ; qui prie sincèrement pour ceux qui le contristent, et 
leur  pardonne  du  fonds  du  cœur ;  qui,  s'il  a  peiné  les  autres,  est 
toujours prêt à demander pardon ; qui incline à la compassion plus 

44



qu'à la colère ; qui se fait violence à lui-même, et s'efforce d'assujettir 
entièrement la chair à l'esprit. Il vaut mieux se purifier maintenant de 
ses péchés  et  retrancher  ses vices,  que d'attendre de les  expier en 
l'autre  vie.  Oh !  combien  nous  nous  trompons  nous-mêmes  par 
l'amour désordonné que nous avons pour notre chair. 

3.  Que  dévorera  ce  feu,  sinon vos  péchés ?  Plus  vous  vous 
épargnez vous-même à présent, et plus vous flattez votre chair, plus 
ensuite votre châtiment sera terrible et plus vous amassez pour le feu 
éternel. L'homme sera puni plus rigoureusement dans les choses où il 
a le  plus péché.  Là les paresseux seront  percés par des aiguillons 
ardents,  et  les  intempérants  tourmentés  par  une  faim  et  une  soif 
extrêmes. Là les voluptueux et les impudiques seront plongés dans 
une  poix  brûlante  et  dans  un  soufre  fétide ;  comme  des  chiens 
furieux, les envieux hurleront dans leur douleur. 

4.  Chaque  vice  aura  son  tourment  propre.  Là  les  superbes 
seront remplis de confusion, et les avares réduits à la plus misérable 
indigence. Là une heure sera plus terrible dans le supplice, que cent 
années  ici  dans  la  plus  dure  pénitence.  Ici  quelquefois  le  travail 
cesse, on se console avec ses amis : là nul repos, nulle consolation 
pour les damnés. Soyez donc maintenant plein d'appréhension et de 
douleur pour vos péchés, afin de partager, au jour du jugement, la 
sécurité des bienheureux.  Car les justes alors s'élèveront avec une 
grande assurance contre ceux qui les auront opprimés et méprisés. 
Alors  se  lèvera  pour  juger  celui  qui  se  soumet  aujourd'hui 
humblement aux jugements des hommes. Alors l'humble et le pauvre 
auront  une  grande  confiance ;  et  de  tous  côtés  l'épouvante 
environnera le superbe. 

5. Alors on verra qu'il fut sage en ce monde, celui qui apprit à 
être insensé et méprisable  pour Jésus-Christ.  Alors on s'applaudira 
des  tribulations  souffertes  avec  patience,  et  toute  iniquité  sera 
muette. Alors tous les justes seront transportés d'allégresse, et tous 
les impies consternés de douleur. Alors la chair affligée se réjouira 
plus que si elle avait toujours été nourrie dans les délices. Alors les 

45



vêtements  pauvres  resplendiront,  et  les  habits  somptueux  perdront 
tout leur éclat.  Alors la plus pauvre petite demeure sera jugée au-
dessus du palais tout brillant d'or. Alors une patience constamment 
soutenue sera de plus de secours que toute la puissance du monde ; et 
une obéissance simple,  élevée plus haut  que toute  la prudence du 
siècle. 

6. Alors on trouvera plus de joie dans la pureté d'une bonne 
conscience  que  dans  une  docte  philosophie.  Alors  le  mépris  des 
richesses aura plus de poids dans la balance que tous les trésors de la 
terre.  Alors  le  souvenir  d'une  pieuse  prière  vous  sera  de  plus  de 
consolation que celui d'un repas splendide. Alors vous vous réjouirez 
plus  du  silence  gardé  que  de  longs  entretiens.  Alors  les  oeuvres 
saintes l'emporteront  sur les beaux discours. Alors vous préférerez 
une vie de peine et de travail à tous les plaisirs de la terre. Apprenez 
donc maintenant à supporter quelques légères souffrances afin d'être 
alors délivré de souffrances plus grandes.  Eprouvez ici  d'abord ce 
que vous pourrez dans la suite. Si vous ne pouvez maintenant souffrir 
ce peu de chose, comment supporterez-vous les tourments éternels ? 
Si maintenant la moindre douleur vous cause tant d'impatience, que 
sera-ce donc alors des tortures de l'enfer ? Il y a, n'en doutez point, 
deux joies qu'on ne peut réunir : vous ne pouvez goûter ici-bas les 
délices du monde, et régner ensuite avec Jésus-Christ. 

7. Si vous aviez vécu jusqu'à ce jour dans les honneurs et les 
voluptés,  de  quoi  cela  vous  servirait-il,  s'il  vous  fallait  mourir  à 
l'instant ? Donc tout est vanité, hors aimer Dieu et le servir lui seul. 
Car celui qui aime Dieu de tout son cœur ne craint ni la mort, ni le 
supplice,  ni le jugement,  ni l'enfer, parce que l'amour parfait nous 
donne un  sûr  accès  près  de  Dieu.  Mais  celui  qui  aime  encore  le 
péché,  il  n'est pas surprenant qu'il  redoute la mort  et  le jugement. 
Cependant, si l'amour ne vous éloigne pas encore du mal, il est bon 
qu'au moins la crainte du feu vous retienne. Celui qui est peu touché 
de la crainte de Dieu ne saurait longtemps persévérer dans le bien, 
mais il tombera bientôt dans les pièges du démon. 

46



Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 24 

Dieu  est  patient,  dit  saint  Augustin,  parce  qu'il  est  éternel. 
Mais, après les jours de patience, viendra le jour de la justice : jour 
d'effroi, jour inévitable, où toute chair comparaîtra devant le Roi de 
l'éternité, pour rendre compte de ses œuvres et de ses pensées même. 

Transportez-vous en esprit à ce moment formidable : voilà que 
la poussière  des tombeaux s'émeut,  et  de toutes parts  la foule des 
morts accourt aux pieds du souverain Juge. Là tous les secrets sont 
dévoilés,  la  conscience  n'a  plus  de  ténèbres,  et  chacun  attend  en 
silence le sort  qui lui  est  destiné pour toujours. Les deux cités se 
séparent, la grande sentence est prononcée : elle ouvre le paradis aux 
justes et tombe sur les pécheurs avec tout le poids d'une éternelle 
réprobation. 

Environné des Anges fidèles et de la troupe resplendissante des 
élus,  Jésus-Christ  remonte  dans  sa  gloire.  Satan  saisit  sa  proie  et 
l'entraîne dans l'abîme. Tout est consommé à jamais. Il ne reste plus 
que les joies du ciel et le désespoir de l'enfer. Pendant que vous êtes 
encore  sur  la  terre,  le  choix  entre  ces  demeures  vous  est  laissé : 
choisissez donc. Mais n'oubliez pas qu'il n'y a point de repentir de 
l'autre côté de la tombe.

25. Qu'il faut travailler avec ferveur à l'amendement de 
sa vie 

1. Soyez vigilant et fervent dans le service de Dieu et faites-
vous souvent cette demande : Pourquoi es-tu venu ici, et pourquoi as-
tu quitté le siècle ? N'était-ce pas afin de vivre pour Dieu et devenir 
un homme spirituel ? Embrasez-vous du désir d'avancer parce que 
vous recevrez bientôt la récompense de vos travaux, et qu'alors il n'y 
aura plus ni crainte ni douleur. Maintenant un peu de travail, et puis 
un  grand  repos ;  que  dis-je ?  une  joie  éternelle !  Si  vous  agissez 
constamment avec ardeur et fidélité, Dieu aussi sera sans doute fidèle 
et  magnifique  dans  ses  récompenses.  Vous  devez  conserver  une 

47



ferme espérance de parvenir  à la gloire ;  mais il  ne faut pas vous 
livrer  à  une  sécurité  trop  profonde  de  peur  de  tomber  dans  le 
relâchement ou la présomption. 

2.  Un  homme  qui  flottait  souvent,  plein  d'anxiété,  entre  la 
crainte et l'espérance, étant un jour accablé de tristesse, entra dans 
une église ; et, se prosternant devant un autel pour prier, il disait et 
redisait  en  lui-même :  Oh !  si  je  savais  que  je  dusse  persévérer ! 
Aussitôt il entendit intérieurement cette divine réponse : Si vous le 
saviez,  que  voudriez-vous  faire ?  Faites  maintenant  ce  que  vous 
feriez alors, et vous jouirez de la paix. Consolé à l'instant même et 
fortifié,  il  s'abandonna  sans  réserve  à  la  volonté  de  Dieu  et  ses 
agitations cessèrent. Il ne voulut point rechercher avec curiosité ce 
qui  lui  arriverait  dans  l'avenir ;  mais  il  s'appliqua  uniquement  à 
connaître la volonté de Dieu et  ce qui lui plaît  davantage,  afin de 
commencer et d'achever tout ce qui est bien. 

3. Espérez en Dieu, dit le Prophète, et faites le bien ; habitez en 
paix  la  terre,  et  vous  serez  nourri  de  ses  richesses.  Une  chose 
refroidit  en  quelques-uns  l'ardeur  d'avancer  et  de  se  corriger :  la 
crainte  des  difficultés,  et  le  travail  du  combat.  En  effet,  ceux-là 
devancent  les  autres  dans  la  vertu,  qui  s'efforcent  avec  plus  de 
courage de se vaincre eux-mêmes dans ce qui leur est le plus pénible 
et qui contrarie le plus leur penchant. Car l'homme fait d'autant plus 
de progrès et  mérite  d'autant  plus de grâce,  qu'il  se surmonte  lui-
même et se mortifie davantage. 

4. Il est vrai que tous n'ont pas également à combattre pour se 
vaincre et mourir  à eux-mêmes.  Cependant  un homme animé d'un 
zèle ardent avancera bien plus, même avec de nombreuses passions, 
qu'un autre à cet égard mieux disposé, mais tiède pour la vertu. Deux 
choses aident surtout à opérer un grand amendement : s'arracher avec 
violence  à  ce  que  la  nature  dégradée  convoite,  et  travailler 
ardemment  à  acquérir  la  vertu  dont  on  a  le  plus  grand  besoin. 
Attachez-vous aussi particulièrement à éviter et à vaincre les défauts 
qui vous déplaisent le plus dans les autres. 

48



5. Profitez de tout pour votre avancement.  Si vous voyez de 
bons exemples ou si vous les entendez raconter, animez-vous à les 
imiter. Que si vous apercevez quelque chose de répréhensible, prenez 
garde de commettre la même faute ; ou, si vous l'avez quelquefois 
commise, tâchez de vous corriger promptement. Comme votre oeil 
observe les autres, les autres vous observent aussi. Qu'il est consolant 
et  doux  de  voir  des  religieux  zélés,  pieux,  fervents,  fidèles 
observateurs de la règle ! Qu'il est triste, au contraire, et pénible d'en 
voir  qui  ne  vivent  pas  dans  l'ordre  et  qui  ne  remplissent  pas  les 
engagements auxquels ils ont été appelés ! Qu'on se nuit à soi-même 
en négligeant les devoirs de sa vocation, et en détournant son cœur à 
des choses dont on n'est point chargé ! 

6.  Souvenez-vous de ce que vous avez promis,  et  que Jésus 
crucifié vous soit toujours présent. Vous avez bien sujet de rougir, en 
considérant  la  vie  de  Jésus-Christ,  d'avoir  jusqu'ici  fait  si  peu 
d'efforts  pour y conformer  la  vôtre,  quoique vous soyez  depuis si 
longtemps entré dans la voie de Dieu. Un religieux qui s'exerce à 
méditer sérieusement et avec piété la vie très sainte et la passion du 
Sauveur,  y  trouvera  en  abondance  tout  ce  qui  lui  est  utile  et 
nécessaire,  et  il  n'a pas besoin de chercher  hors de Jésus quelque 
chose de meilleur. Ah ! si Jésus crucifié entrait dans notre cœur, que 
nous serions bientôt suffisamment instruits ! 

7. Un religieux fervent reçoit bien ce qu'on lui commande et s'y 
soumet sans peine. Un religieux tiède et relâché souffre tribulation 
sur tribulation et ne trouve de tous côtés que la gêne, parce qu'il est 
privé des consolations intérieures et qu'il lui est interdit d'en chercher 
au-dehors. Un religieux qui s'affranchit de sa règle est exposé à des 
chutes terribles. Celui qui cherche une vie moins contrainte et moins 
austère sera toujours dans l'angoisse ; car toujours quelque chose lui 
déplaira. 

8. Comment font tant d'autres religieux qui observent, dans les 
cloîtres,  une  si  étroite  discipline ?  Ils  sortent  rarement,  ils  vivent 
retirés,  ils sont nourris très pauvrement et grossièrement  vêtus.  Ils 

49



travaillent beaucoup, parlent peu, veillent longtemps, se lèvent matin, 
font de longues prières, de fréquentes lectures, et observent en tout 
une  exacte  discipline.  Considérez  les  chartreux,  les  religieux  de 
Cîteaux, et les autres religieux et religieuses de différents ordres, qui 
se lèvent toutes les nuits pour chanter les louanges de Dieu. Il serait 
donc bien honteux que la  paresse vous tînt  encore éloigné d'un si 
saint exercice lorsque déjà tant de religieux commencent à célébrer le 
Seigneur. 

9. Oh ! si vous n'aviez autre chose à faire qu'à louer de cœur et 
de bouche, perpétuellement, le Seigneur notre Dieu ! Si jamais vous 
n'aviez besoin de manger, de boire, de dormir, et que vous puissiez 
ne  pas  interrompre  un  seul  moment  ces  louanges  ni  les  autres 
exercices spirituels ! Vous seriez alors beaucoup plus heureux qu'à 
présent,  assujetti  comme  vous  l'êtes  au  corps  et  à  toutes  ses 
nécessités. Plût à Dieu que nous fussions affranchis de ces nécessités 
et que nous n'eussions à songer qu'à la nourriture de notre âme, que 
nous goûtons, hélas, si rarement ! 

10. Quand un homme en est venu à ne chercher sa consolation 
dans  aucune  créature,  c'est  alors  qu'il  commence  à  goûter  Dieu 
parfaitement, et qu'il est, quoiqu'il arrive, toujours satisfait. Alors il 
ne se réjouit d'aucune prospérité et aucun revers ne le contriste ; mais 
il s'abandonne tout entier, avec une pleine confiance, à Dieu qui lui 
est tout en toutes choses, pour qui rien ne périt, rien ne meurt, pour 
qui au contraire tout vit, et à qui tout obéit sans délai. 

11. Souvenez-vous toujours que votre fin approche et que le 
temps  perdu  ne  revient  point.  Les  vertus  ne  s'acquièrent  qu'avec 
beaucoup  de  soins  et  des  efforts  constants.  Dès  que  vous 
commencerez  à  tomber  dans  la  tiédeur,  vous  tomberez  dans  le 
trouble. Mais si vous persévérez dans la ferveur, vous trouverez une 
grande paix et vous sentirez votre travail plus léger, à cause de la 
grâce de Dieu et de l'amour de la vertu. L'homme fervent et zélé est 
prêt à tout. Il est plus pénible de résister aux vices et aux passions 
que  de  supporter  les  fatigues  du  corps.  Celui  qui  n'évite  pas  les  

50



petites fautes tombe peu à peu dans les grandes. Vous vous réjouirez 
toujours le soir, quand vous aurez employé le jour avec fruit. Veillez 
sur  vous,  excitez-vous,  avertissez-vous ;  et  quoiqu'il  en  soit  des 
autres, ne vous négligez pas vous-même. Vous ne ferez de progrès 
qu'autant que vous vous ferez violence. 

Réflexion de Lamennais - Livre 1, chapitre 25 

Etes-vous sincèrement résolu à vous sauver ? En avez-vous la 
volonté  ferme ?  Alors  préparez-vous  au  travail,  au  combat,  car  le 
salut  est  à ce  prix.  La voie  qui  conduit  à  la  perte  est  large,  mais 
qu'étroite, dit l'Evangile, est celle qui conduit à la vie ! 

Sans  doute  l'onction  de  la  grâce  adoucit  pour  le  fidèle  ce 
travail, ce combat. Au milieu des fatigues et des souffrances, il jouit 
d'une paix céleste que le pécheur ne connaît  point.  Cependant il  a 
besoin  de  continuels  efforts  pour  triompher  de  lui-même,  pour 
vaincre ses désirs, ses passions et le monde, et le prince de ce monde. 
Qui a fait les saints, sinon cette lutte courageuse et persévérante ? 
Les uns ont été tourmentés, ne voulant pas racheter leur vie, afin d'en 
trouver une meilleure dans la résurrection. Les autres ont souffert les 
moqueries, les fouets, les chaînes et les prisons. Ils ont été lapidés, 
sciés, éprouvés en toute manière. Ils sont morts par le tranchant du 
glaive ;  vagabonds,  couverts  de  peaux  de  brebis  et  de  peaux  de 
chèvres, oppressés par le besoin, l'affliction, l'angoisse, ils ont erré 
dans les déserts, et dans les montagnes, et dans les antres, et dans les 
cavernes de la terre, eux dont le monde n'était pas digne. 

Enveloppés donc d'une si grande nuée de témoins, dégageons-
nous de tout ce qui nous environne,  et courons par la patience au 
combat qui nous est proposé. Les regards fixés sur Jésus, l'auteur et 
le  consommateur  de  la  foi,  qui,  en  vue  de  la  joie  qui  lui  était 
préparée, a souffert la croix, en méprisant l'ignominie. Et maintenant 
il est assis à la droite du trône de Dieu.

51



Livre deuxième
Instruction pour avancer dans la vie intérieure

1. De la conversation intérieure 

1. Le royaume de Dieu est au dedans de vous, dit le Seigneur. 
Revenez à Dieu de tout votre cœur, laissez là ce misérable monde, et 
votre  âme  trouvera  le  repos.  Apprenez  à  mépriser  les  choses 
extérieures  et  à  vous  donner  aux  intérieures,  et  vous  verrez  le 
royaume de Dieu venir en vous. Car le royaume de Dieu est paix et  
joie dans l'Esprit  Saint,  ce qui n'est  pas donné aux impies.  Jésus-
Christ viendra à vous et il vous remplira de ses consolations, si vous 
lui préparez au-dedans de vous une demeure digne de lui. Toute sa 
gloire et toute sa beauté est intérieure ; c'est dans le secret du coeur 
qu'il se plaît. Il visite souvent l'homme intérieur et ses entretiens sont 
doux,  ses  consolations  ravissantes ;  sa  paix  est  inépuisable,  et  sa 
familiarité incompréhensible. 

2. Ame fidèle, hâtez-vous donc de préparer votre coeur pour 
l'époux, afin qu'il daigne venir et habiter en vous.  Car il a dit : Si  
quelqu'un m'aime, il gardera ma parole, et nous viendrons à lui, et  
nous ferons en lui notre demeure. Laissez donc entrer Jésus en vous, 
et  n'y laissez entrer  que lui.  Lorsque vous  posséderez Jésus,  vous 
serez riche et lui seul vous suffit. Il veillera sur vous, il prendra de 
vous un soin fidèle en toutes choses, de sorte que vous n'aurez plus 
besoin de rien attendre des hommes. Car les hommes changent vite et 
vous  manquent  tout  d'un  coup ;  mais  Jésus-Christ  demeure 
éternellement :  inébranlable  dans sa constance,  il  est  près de vous 
jusqu'à la fin. 

3. On ne doit guère compter sur un homme fragile et mortel, 
encore bien qu'il vous soit utile et que vous soyez chers l'un à l'autre, 
et  il  n'y  a  pas  lieu  de  s'attrister  beaucoup  si  quelquefois  il  vous 
traverse et s'élève contre vous. Ceux qui sont aujourd'hui pour vous 

52



pourront  être  demain  contre  vous et  réciproquement :  les  hommes 
changent comme le vent. Mettez en Dieu toute votre confiance : qu'il 
soit votre crainte et votre amour ; il répondra pour vous et il fera ce 
qui  est  le  meilleur.  Vous  n'avez  point  ici  de  demeure  stable ;  en 
quelque lieu que vous soyez vous êtes étranger et voyageur, et vous 
n'aurez jamais de repos que vous ne soyez uni intimement à Jésus-
Christ. 

4. Que cherchez-vous autour de vous ? Ce n'est pas ici le lieu 
de votre repos. Votre demeure doit être dans le ciel et vous ne devez 
regarder toutes les choses de la terre que comme en passant. Tout 
passe, et vous passez avec tout le reste. Prenez garde de vous attacher 
à quoi que ce soit de peur d'en devenir l'esclave et de vous perdre. 
Que sans cesse votre pensée monte vers le Très-Haut, et votre prière 
vers  Jésus-Christ.  Si  vous  ne  savez  pas  encore  vous  élever  aux 
contemplations célestes, reposez-vous dans la passion du Sauveur, et 
aimez à demeurer dans ses plaies sacrées. Car, si vous vous réfugiez 
avec amour dans ces plaies et ces précieux stigmates, vous sentirez 
une grande force au temps de la tribulation ; vous vous inquiéterez 
peu du mépris des hommes et vous supporterez aisément les paroles 
médisantes. 

5. Jésus-Christ aussi a été méprisé des hommes en ce monde, et 
dans les plus extrêmes angoisses, abandonné des siens, de ses amis, 
de ses proches, au milieu des opprobres. Jésus-Christ a voulu souffrir 
et être méprisé ; et vous osez vous plaindre de quelque chose ! Jésus-
Christ a eu des ennemis et des détracteurs, et vous voudriez n'avoir 
que des amis et des bienfaiteurs ! Comment votre patience méritera-
t'elle d'être couronnée s'il ne vous arrive rien de pénible ? Si vous ne 
voulez  rien  souffrir,  comment  serez-vous  ami  de  Jésus-Christ ? 
Souffrez  avec  Jésus-Christ  et  pour  Jésus-Christ,  si  vous  voulez 
régner avec Jésus-Christ. 

6. Si une seule fois vous étiez entré bien avant dans le cœur de 
Jésus,  et  que  vous  eussiez  ressenti  quelque  mouvement  de  son 
amour, que vous auriez peu de souci de ce qui peut vous contrarier 

53



ou vous plaire !  Vous vous réjouiriez d'un outrage reçu parce que 
l'amour de Jésus apprend à l'homme à se mépriser lui-même. Celui 
qui aime Jésus et la vérité, un homme vraiment intérieur et dégagé de 
toute  affection  déréglée,  peut  librement  s'approcher  de  Dieu  et, 
s'élevant en esprit au-dessus de soi-même, se reposer en lui par une 
jouissance anticipée. 

7. Celui qui estime les choses suivant ce qu'elles sont et non 
d'après les discours et l'opinion des hommes, est vraiment sage ; et 
c'est Dieu qui l'instruit plus que les hommes. Celui qui vit au-dedans 
de lui-même et qui s'inquiète peu des choses du dehors, tous les lieux 
lui sont bons et tous les temps pour remplir ses pieux exercices. Un 
homme intérieur se recueille bien vite parce qu'il ne se répand jamais 
tout  entier  au-dehors.  Les  travaux  extérieurs,  les  occupations 
nécessaires en certain temps, ne le troublent point ; mais il se prête 
aux choses selon qu'elles arrivent. Celui qui a établi l'ordre au-dedans 
de soi ne se tourmente guère de ce qu'il y a de bien ou de mal dans 
les autres. L'on n'a de distractions et d'obstacles qu'autant que l'on 
s'en crée soi-même. 

8. Si vous étiez ce que vous devez être, entièrement libre et 
détaché,  tout  contribuerait  à  votre  bien  et  à  votre  progrès.  Mais 
beaucoup de choses vous déplaisent et souvent vous troublent, parce 
que vous n'êtes pas encore tout à fait mort à vous-même et séparé des 
choses de la terre. Rien n'embarrasse et ne souille tant le cœur de 
l'homme  que  l'amour  impur  des  créatures.  Si  vous  rejetez  les 
consolations du dehors, vous pourrez contempler les choses du ciel et 
goûter souvent les joies intérieures. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 1 

L'âme chrétienne, détachée du monde, n'a qu'un désir pour le 
temps  comme  pour  l'éternité :  d'être  unie  à  Jésus  de  cette  union 
ineffable  dont  la  divine  peinture  nous  ravit  dans  le  cantique 
mystérieux de l'amour : Mon bien-aimé est à moi, et je suis à lui ; il  
repose entre les lis, jusqu'à ce que l'aurore se lève et que les ombres  
déclinent. 

54



Hélas !  Que  cherchez-vous  au  dehors ?  Rentrez,  rentrez  en 
vous-même, préparez au céleste époux une demeure digne de lui, et il 
viendra, et il s'y reposera, car ses délices sont d'habiter dans le cœur 
qui l'appelle. Alors, seul avec Jésus, loin des bruits de la terre, dans le 
silence des créatures, il vous parlera comme un ami parle à son ami, 
et, transporté de l'entendre, vous ne voudrez plus, à jamais, écouter 
que lui.

2. Qu'il faut s'abandonner à Dieu en esprit d'humilité 

1. Inquiétez-vous peu qui est pour vous ou contre vous ; mais 
prenez soin que Dieu soit avec vous en tout ce que vous faites. Ayez 
la conscience pure et Dieu prendra votre défense. Toute la malice des 
hommes  ne saurait  nuire  à  celui  que  Dieu veut  protéger.  Si  vous 
savez vous taire et souffrir, Dieu sans doute vous assistera. Il sait le 
temps et la manière de vous délivrer : abandonnez-vous donc à lui. 
C'est  de  Dieu  que  vient  le  secours,  c'est  lui  qui  délivre  de  la 
confusion. Il est souvent très utile, pour nous retenir dans une plus 
grande humilité, que les autres soient instruits de nos défauts et qu'ils 
nous les reprochent. 

2. Quand un homme s'humilie de ses défauts, il apaise aisément 
les autres et se concilie sans peine ceux qui sont irrités contre lui. 
Dieu protège l'humble et le délivre, il aime l'humble et le console, il 
s'incline  vers  l'humble  et  lui  prodigue  ses  grâces,  et  après 
l'abaissement, il l'élève dans la gloire. Il révèle à l'humble ses secrets, 
il  l'invite  et l'attire  doucement à lui.  Quelque affront qu'il  reçoive, 
l'humble vit encore en paix, parce qu'il s'appuie sur Dieu et non sur le 
monde. Ne pensez pas avoir fait de progrès si vous ne vous croyez 
au-dessous de tous les autres. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 2 

Que vous importent les discours et les pensées des hommes ! 
Ce ne seront point eux qui vous jugeront.  S'ils vous accusent à tort, 
Celui qui voit le fond des consciences vous a déjà justifié.  S'ils vous 

55



reprochent des fautes réelles, n'êtes-vous pas heureux d'être averti, 
heureux de souffrir une humiliation salutaire ?  Ce qui vous trouble, 
c'est l'orgueil qui ne saurait supporter d'être repris. 

L'humble ne s'irrite point, ne s'émeut point, lors même que la 
passion le condamne injustement. Plein du sentiment de sa misère, 
on ne saurait jamais tant l'abaisser, qu'il ne s'abaisse dans son cœur 
encore davantage.  Voulez-vous que rien n'altère le calme de votre 
âme, abandonnez-vous à Dieu en toutes choses. Et dans les peines, 
les  contrariétés,  les  traverses,  dites  avec  Jésus-Christ :  Oui,  mon 
Père, parce qu'il vous a plu ainsi !

3. De l'homme pacifique 

1. Conservez-vous premièrement  dans la paix :  et  alors vous 
pourrez  la  donner  aux  autres.  Le  pacifique  est  plus  utile  que  le 
savant. Un homme passionné change le bien en mal, et croit le mal 
aisément. L'homme paisible et bon ramène tout au bien. Celui qui est 
affermi  dans  la  paix  ne  pense  mal  de  personne ;  mais  l'homme 
inquiet et mécontent est agité de divers soupçons : il n'a jamais de 
repos, et n'en laisse point aux autres. Il dit souvent ce qu'il ne faudrait 
pas dire, et ne fait pas ce qu'il faudrait faire. Attentif aux devoirs des 
autres, il  néglige ses propres devoirs. Ayez donc premièrement du 
zèle pour vous-même, et vous pourrez ensuite avec justice l'étendre 
sur le prochain. 

2. Vous savez bien colorer et  excuser vos fautes, et vous ne 
voulez pas recevoir les excuses des autres. Il serait plus juste de vous 
accuser  vous-même et  d'excuser  votre  frère.  Si  vous voulez qu'on 
vous supporte, supportez aussi les autres. Voyez combien vous êtes 
loin encore de la vraie charité et de l'humilité, qui jamais ne s'irrite et 
ne s'indigne que contre elle-même. Ce n'est pas une grande chose de 
bien vivre avec les hommes doux et bons, car cela plaît naturellement 
à tous ; chacun aime son repos, et s'affectionne à ceux qui partagent 
ses sentiments. Mais vivre en paix avec des hommes durs, pervers, 

56



sans règle, ou qui nous contrarient, c'est une grande grâce, une vertu 
courageuse digne d'être louée. 

3. Il y en a qui sont en paix avec eux-mêmes et avec les autres. 
Et il y en a qui n'ont point la paix, et qui troublent celle d'autrui : ils 
sont à charge aux autres, et plus à charge à eux-mêmes. Il y en a, 
enfin, qui se maintiennent dans la paix et qui s'efforcent de la rendre 
aux  autres.  Au  reste  toute  notre  paix  dans  cette  misérable  vie, 
consiste plus dans une souffrance humble que dans l'exemption de la 
souffrance. Qui sait le mieux souffrir possédera la plus grande paix. 
Celui-là est vainqueur de soi et maître du monde, ami de Jésus-Christ 
et héritier du ciel. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 3 

Bienheureux  les  pacifiques,  parce  qu'ils  seront  appelés  les 
enfants de Dieu. 

Comprenez  la  grandeur  de  ce  nom et  l'instruction  profonde 
qu'il  renferme.  La  paix,  c'est  l'ordre  parfait :  et  le  trouble,  les 
dissensions, les discordes, la guerre, ne sont entrés dans le monde 
que par la violation de l'ordre ou par le péché. Ainsi, point de paix où 
règne le péché ;  point de paix dans l'homme dont les pensées,  les 
affections, les volontés ne sont pas en tout conformes à l'ordre ou à la 
vérité et à la volonté de Dieu : point de paix dans la société dont les 
doctrines et les lois s'écartent de la loi et des doctrines révélées de 
Dieu. 

Et  quiconque,  homme  ou  peuple,  méprise  cette  loi,  nie  ces 
doctrines, ne fût-ce qu'en un seul point, cet homme, ce peuple rebelle 
à  Dieu,  subit  à  l'instant  le  châtiment  de  son  crime.  Un  malaise 
inconnu  s'empare  de  lui :  je  ne  sais  quelle  force  désordonnée  le 
pousse et le repousse en tous sens, et nulle part il ne trouve de repos. 
Comme Caïn, après son meurtre, il a peur. 

Non, la paix n'est, en effet que pour les enfants de Dieu. Ils la 
goûtent en eux-mêmes, et la répandent sur les autres. Elle coule, pour 
ainsi dire de leur cœur, comme ces fleuves qui arrosaient l'heureux 

57



séjour de notre premier père, au temps de son innocence. Et quand 
viendra la dernière heure, ce sera encore la paix, car le royaume de 
Dieu est justice et paix. Enfants de Dieu, entrez dans le royaume qui  
vous a été préparé dès le commencement du monde.

4. De la pureté d'esprit et de la droiture d'intention 

1.  L'homme  s'élève  au-dessus  de  la  terre  sur  deux  ailes,  la 
simplicité et la pureté. La simplicité doit être dans l'intention, et la 
pureté  dans  l'affection.  La  simplicité  cherche  Dieu,  la  pureté  le 
trouve et le goûte. Nulle bonne oeuvre ne vous sera difficile si vous 
êtes libre au-dedans de toute affection déréglée. Si vous ne voulez 
que ce que Dieu veut et ce qui est utile au prochain, vous jouirez de 
la  liberté  intérieure.  Si  votre  cœur  était  droit,  alors  toute  créature 
vous serait un miroir de vie et un livre rempli de saintes instructions. 
Il n'est point de créature si petite et si vile qui ne présente quelque 
image de la bonté de Dieu. 

2. Si vous aviez en vous assez d'innocence et de pureté, vous 
verriez  tout  sans  obstacle.  Un cœur  pur  pénètre  le  ciel  et  l'enfer. 
Chacun juge des choses du dehors selon ce qu'il est au-dedans de lui-
même. S'il est quelque joie dans le monde, le cœur pur la possède. Et 
s'il y a des angoisses et des tribulations, avant tout elles sont connues 
de la mauvaise conscience. Comme le fer mis au feu perd sa rouille 
et devient tout étincelant, ainsi celui qui se donne sans réserve à Dieu 
se dépouille de sa langueur et se change en un homme nouveau. 

3. Quand l'homme commence à tomber dans la tiédeur, alors il 
craint  le  moindre  travail  et  reçoit  avidement  les  consolations  du 
dehors.  Mais  quand  il  commence  à  se  vaincre  parfaitement  et  à 
marcher avec courage dans la voie de Dieu, alors il compte pour rien 
ce qui lui était le plus pénible. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 4 

58



Quand Jésus-Christ voulut proposer un modèle à ses disciples, 
le choisit-il  parmi  les hommes  distingués par  la science ou par la 
supériorité de leur esprit ? Non ; il appela un petit enfant, le plaça au 
milieu  d'eux  et  dit :  En  vérité,  je  vous  le  dis,  si  vous  ne  vous 
convertissez et ne devenez comme de petits enfants, vous n'entrerez 
point dans le royaume des cieux. 

Or, que voyons nous dans l'enfance ? La simplicité, la pureté. 
Elle  croit,  elle  aime,  elle  agit,  sans  retour  sur  elle-même,  par  un 
premier  mouvement  du  cœur ;  et  voilà  ce  qui  plaît  à  Dieu.  Il  ne 
demande  ni  de  longues  prières,  ni  d'éloquents  discours,  ni  des 
méditations profondes, mais une volonté droite et un amour plein de 
candeur. N'avoir en tout de désirs que les siens, s'oublier entièrement 
soi-même, se soumettre aux volontés de l'adorable Providence, sans 
chercher à les scruter. 

Quoi  de  plus  pur  que  cet  abandon,  que  cette  simple 
obéissance ?  Aussi  la  récompense  en  sera-t-elle  grande :  Heureux, 
est-il dit, ceux qui ont le cœur pur parce qu'ils verront Dieu.

5. De la considération de soi-même 

1. Nous ne devons pas trop compter sur nous-mêmes, parce que 
souvent  la  grâce et  le  jugement  nous  manquent.  Nous n'avons  en 
nous  que  peu  de  lumière,  et  ce  peu,  il  est  aisé  de  le  perdre  par 
négligence.  Souvent  nous  ne  nous  apercevons  pas  combien  nous 
sommes  aveugles  au-dedans  de  nous.  A  de  mauvaises  actions 
souvent nous donnons de pires excuses. Quelquefois nous sommes 
mus  par  la  passion  et  nous  croyons  que  c'est  par  le  zèle.  Nous 
relevons de petites fautes dans les autres et nous nous en permettons 
de plus grandes. Nous sentons bien vite et nous pesons ce que nous 
souffrons des autres ; mais tout ce qu'ils ont à souffrir de nous, nous 
n'y songeons point. Qui se jugerait équitablement soi-même, sentirait 
qu'il n'a droit de juger personne sévèrement. 

59



2. L'homme intérieur préfère le soin de soi-même à tout autre 
soin : et lorsqu'on est attentif à soi, on se tait aisément sur les autres. 
Vous ne serez jamais un homme intérieur et vraiment pieux, si vous 
ne gardez le silence sur ce qui vous est étranger, et si vous ne vous 
occupez principalement de vous-même. Si vous n'avez que Dieu et 
vous-même en vue, vous serez peu touché de ce que vous apercevrez 
au-dehors.  Où  êtes-vous  quand  vous  n'êtes  pas  présent  à  vous-
même ? Et que vous revient-il d'avoir tout parcouru, et de vous être 
oublié ? Si vous voulez posséder la paix et être véritablement uni à 
Dieu, il faut laisser là tout le reste, et ne penser qu'à vous seul. 

3. Vous ferez de grands progrès si vous vous dégagez de tous 
les soins du temps. Vous serez, au contraire, fatigué bien vite, si vous 
comptez pour quelque chose ce qui n'est que de ce monde. Qu'il n'y 
ait rien de grand à vos yeux, d'élevé, de doux, d'aimable, que Dieu 
seul, ou ce qui vient de Dieu. Regardez comme une pure vanité toute 
consolation qui repose sur la créature. L'âme qui aime Dieu méprise 
tout ce qui est au-dessous de Dieu. Dieu seul, éternel,  immense et 
remplissant tout, est la consolation de l'âme et la vraie joie du cœur. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 5 

Quand vous sauriez ce qu'il  y a  de bon et  de mauvais  dans 
chaque homme, sans en excepter un seul, à quoi cela vous servirait-
il, si vous vous ignorez vous-même ? On ne vous interrogera point, 
au  dernier  jour,  sur  la  conscience  d'autrui.  Laissez  donc  là  une 
sollicitude  dont  presque  toujours  l'orgueil  et  la  malignité  sont  le 
principe. Et occupez-vous d'un soin plus agréable à Dieu et plus utile 
pour vous. 

La grande, la vraie science est de se connaître soi-même. Ce 
doit  être  notre  étude  de  tous  les  instants.  Alors  on  apprend  à  se 
mépriser, à gémir sur la plaie de son cœur, sur l'amour-propre effréné 
qui nous domine, sur les secrètes convoitises qui nous tourmentent, 
et  l'on  s'écrie  comme l'Apôtre :  Qui  me délivrera  de  ce  corps  de  
mort ? Heureuse, heureuse délivrance ! 

60



Mais  que  trouverons-nous  après,  si  nous  avons  été  fidèles ? 
Dieu,  uniquement  Dieu, et  en lui  toutes choses,  toute consolation, 
tout  bien.  O  mon  âme,  puisqu'il  en  est  ainsi,  commence  dès  ce 
moment même à te dégager du poids qui t'affaisse, de la terre et des 
créatures, pour ne t'attacher qu'à Dieu seul.

6. De la joie d'une bonne conscience 

1. La  gloire  de  l'homme  de  bien  est  le  témoignage  de  sa  
conscience. Ayez la conscience pure et vous posséderez toujours la 
joie. La bonne conscience peut supporter beaucoup de choses et elle 
est  pleine de joie dans les  adversités.  La mauvaise conscience est 
toujours  inquiète  et  troublée.  Vous jouirez  d'un  repos  ravissant  si 
votre coeur ne vous reproche rien. Ne vous réjouissez que d'avoir fait 
le bien. Les méchants n'ont jamais de véritable joie, ils ne possèdent 
point la paix intérieure,  parce qu'il n'y a point de paix pour l'impie, 
dit le Seigneur. Et s'ils disent : Nous sommes dans la paix, les maux  
ne viendront pas sur nous ; et qui oserait nous nuire ? ne les croyez 
pas car la colère de Dieu se lèvera soudain, et leurs oeuvres seront 
réduites à rien, et leurs pensées périront. 

2. Se faire un sujet de gloire de la tribulation n'est pas difficile 
à celui qui aime : car se glorifier ainsi, c'est se glorifier dans la croix  
de Jésus-Christ. La gloire que les hommes donnent et reçoivent est 
courte.  La  tristesse  accompagne  toujours  la  gloire  du  monde.  La 
gloire des bons est dans leur conscience et non dans la bouche des 
hommes. L'allégresse des justes est de Dieu et en Dieu, et leur joie 
vient  de  la  vérité.  Celui  qui  désire  la  gloire  véritable  et  éternelle 
dédaigne la gloire du temps. Et celui qui recherche la gloire du temps 
et ne la méprise pas de toute son âme montre qu'il aime peu la gloire 
éternelle. Il jouit d'une grande tranquillité de coeur, celui que n'émeut 
ni la louange ni le blâme. 

3. Il sera aisément en paix et content, celui dont la conscience 
est pure. Vous n'êtes pas plus saint parce qu'on vous loue, ni plus 

61



imparfait parce qu'on vous blâme. Vous êtes ce que vous êtes, et tout 
ce qu'on pourra dire ne vous fera pas plus grand que vous ne l'êtes 
aux yeux de Dieu. Si vous considérez bien ce que vous êtes en vous-
même, vous vous embarrasserez peu de ce que les hommes disent de 
vous.  L'homme voit  le  visage,  mais  Dieu  voit  le  coeur.  L'homme 
regarde les actions ; mais Dieu pèse l'intention. Faire toujours bien et 
s'estimer  peu,  c'est  le  signe  d'une  âme  humble.  Ne  vouloir  de 
consolation d'aucune créature, c'est la marque d'une grande pureté et 
d'une grande confiance intérieure. 

Quand  on  ne  cherche  au-dehors  aucun  témoignage  en  sa 
faveur, il est manifeste qu'on s'est entièrement remis à Dieu. Car ce 
n'est  pas celui  qui se recommande lui-même qui est  approuvé,  dit 
Saint Paul,  mais celui que Dieu recommande. Avoir toujours Dieu 
présent au-dedans de soi et ne tenir à rien au-dehors, c'est l'état de 
l'homme intérieur. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 6 

Nul  repos  pour  celui  qui  ne  le  trouve  pas  en  soi.  Le  cœur 
inquiet, qui cherche au dehors dans les créatures la paix dont il est 
privé intérieurement, se fait une grande illusion ; elle n'est pas là. 

Pourquoi vous tromper vous-même ? La mer soulevée par les 
tempêtes n'est pas plus agitée que le monde et vous lui dites : Apaise 
mon trouble ! Il n'y a de calme que dans le sein de Dieu. Il n'y a de 
joie que dans la conscience pure. Les plaisirs distraient, les passions 
enivrent  un  moment.  Mais  ce  moment  passé,  que  reste-t-il ?  Et 
encore que d'ennui souvent et que d'amertume pendant sa durée ! 

Vous représentez-vous, au contraire, une félicité comparable à 
celle  qui  accompagne  l'innocence,  quelque  chose  qui,  dès  ici-bas, 
ressemble plus au ciel  que l'état d'une âme détachée de la terre et 
tranquille sous la main de Dieu qu'elle possède déjà par l'espérance et 
l'amour ?  Eh bien  donc,  que  cet  état  devienne  le  vôtre :  venez  et  
goûtez  combien  le  Seigneur  est  doux.  Faites  un  effort,  veuillez 

62



seulement.  Celui  qui  donne le  bon vouloir  vous  donnera aussi  de 
l'accomplir.

7. Qu'il faut aimer Jésus-Christ par-dessus toutes choses 

1. Heureux celui qui comprend ce que c'est que d'aimer Jésus, 
et de se mépriser soi-même à cause de Jésus. Il faut que notre amour 
pour lui nous détache de tout autre amour, parce que Jésus veut être 
aimé  seul  par-dessus  toutes  choses.  L'amour  de  la  créature  est 
trompeur et passe bientôt ; l'amour de Jésus est stable et fidèle. Celui 
qui s'attache à la créature tombera avec elle ;  celui  qui s'attache à 
Jésus sera pour jamais affermi. Aimez et conservez pour ami Celui 
qui ne vous quittera point alors que tous vous abandonneront, et qui, 
quand viendra votre fin,  ne vous laissera point  périr.  Que vous le 
vouliez ou non, il vous faudra un jour être séparé de tout. 

2. Vivant et mourant, tenez-vous donc près de Jésus et confiez-
vous à la fidélité de celui qui seul peut vous secourir lorsque tout 
vous  manquera.  Tel  est  votre  bien-aimé,  qu'il  ne  veut  point  de 
partage ; il veut posséder seul votre coeur et y régner comme un roi 
sur le trône qui est à lui. Si vous saviez bannir de votre âme toutes les 
créatures, Jésus se plairait à demeurer en vous. Vous trouverez avoir 
perdu presque tout ce que vous aurez établi sur les hommes et non 
sur Jésus ! Ne vous appuyez point sur un roseau qu'agite le vent et 
n'y mettez pas votre confiance, car toute chair est comme l'herbe, et  
sa gloire passe comme la fleur des champs. 

3.  Vous  serez  trompé  souvent  si  vous  jugez  des  hommes 
d'après  ce  qui  paraît  au-dehors ;  au  lieu  des  avantages  et  du 
soulagement que vous cherchez en eux, vous n'éprouverez presque 
toujours que du préjudice. Cherchez Jésus en tout, et en tout vous 
trouverez  Jésus.  Si  vous  vous  cherchez  vous-même,  vous  vous 
trouverez aussi, mais pour votre perte. Car l'homme qui ne cherche 
pas Jésus se nuit  plus à lui-même que tous ses ennemis  et  que le 
monde entier. 

63



Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 7 

Entraînés par le charme de sentir, ainsi que parle Bossuet, nous 
cherchons  notre  bien  dans  les  créatures,  qui  nous  échappent  et 
s'évanouissent comme des ombres. Nous voulons aimer et être aimés, 
et nous nous éloignons de la source du véritable amour, de l'amour 
infini. 

Comprenons enfin combien il est insensé d'attacher notre cœur 
à ce qui passe, et combien sont vaines ces amitiés de la terre qui s'en 
vont  avec  les  années  et  les  intérêts.  Aimons  Jésus  sans  partage, 
aimons-le  comme  il  nous  aime  et  comme  il  veut  être  aimé.  La 
mesure de notre amour pour lui,  dit  saint  Bernard,  est  de l'aimer 
sans mesure.  Malheur à qui lui  préfère quelque chose ! Ses désirs 
sont sur la route du néant.

8. De la familiarité que l'amour établit entre Jésus et 
l'âme fidèle 

1.  Quand Jésus  est  présent,  tout  est  doux et  rien  ne  semble 
difficile ; mais quand Jésus se retire,  tout fatigue.  Quand Jésus ne 
parle pas au-dedans, nulle consolation n'a de prix ; mais si Jésus dit 
une seule parole, on est merveilleusement consolé. Marie-Madeleine 
ne se leva-t'elle pas aussitôt du lit où elle pleurait, lorsque Marthe lui 
dit :  Le maître est là, et vous appelle ? Heureux moment où Jésus 
appelle des larmes à la joie de l'esprit ! Combien, sans Jésus, n'êtes-
vous pas aride et insensible ! Et quelle vanité, quelle folie, si vous 
désirez  autre  chose  que  Jésus-Christ !  Ne  serait-ce  pas  une  plus 
grande perte que si vous aviez perdu le monde entier ? 

2. Que peut vous donner le monde sans Jésus ? Etre sans Jésus, 
c'est  un  insupportable  enfer ;  être  avec  Jésus,  c'est  un  paradis  de 
délices. Si Jésus est avec vous, nul ennemi ne pourra vous nuire. Qui 
trouve Jésus trouve un trésor immense, ou plutôt un bien au-dessus 
de  tout  bien.  Qui  perd  Jésus  perd  plus  et  beaucoup  plus  que  s'il 

64



perdait  le  monde  entier.  Vivre  sans  Jésus,  c'est  le  comble  de 
l'indigence ; être uni à Jésus, c'est posséder des richesses infinies. 

3. C'est un grand art que de savoir converser avec Jésus, et une 
grande prudence que de savoir le retenir près de soi. Soyez humble et 
pacifique, et Jésus sera avec vous. Que votre vie soit pieuse et calme, 
et Jésus demeurera près de vous. Vous éloignerez bientôt Jésus et 
vous perdrez sa grâce, si vous voulez vous répandre au-dehors. Et si 
vous l'éloignez et le perdez, qui sera votre refuge et quel autre ami 
chercherez-vous ?  Vous  ne  sauriez  vivre  heureux  sans  ami ;  et  si 
Jésus  n'est  pas  pour  vous  un  ami  au-dessus  de  tous  les  autres, 
n'attendez que tristesse et désolation. Qu'insensé vous êtes, si vous 
mettez en quelque autre votre confiance ou votre joie ! Il vaudrait 
mieux avoir le monde entier contre vous, que d'être dans la disgrâce 
de Jésus. Qu'il vous soit donc plus cher que tout ce qui vous est cher. 

4. Aimez tous les autres pour Jésus, et Jésus pour lui-même. 
Lui seul doit être aimé uniquement, parce qu'il est le seul ami bon, 
fidèle, entre tous les amis. Aimez en lui et à cause de lui vos amis et 
vos ennemis,  et  priez-le  pour tous afin  que tous le connaissent et 
l'aiment.  Ne  souhaitez  jamais  d'obtenir  aucune  préférence  dans 
l'estime ou l'amour des hommes ; car cela n'appartient qu'à Dieu, qui 
n'a  point  d'égal.  Ne désirez point  que quelqu'un s'occupe de vous 
dans  son coeur,  et  ne  soyez  vous-même préoccupé de l'amour  de 
personne ; mais que Jésus soit en vous et en tout homme de bien 

5.  Soyez  pur  et  libre  au-dedans,  sans  aucune  attache  à  la 
créature. Il vous faut être dépouillé de tout, et offrir à Dieu un coeur 
pur, si vous voulez être libre et goûter comme le Seigneur est doux. 
Et certes, jamais vous n'y parviendrez si sa grâce ne vous prévient et 
ne vous attire : de sorte qu'ayant exclu et banni tout le reste, vous 
soyez seul uni à lui seul. Car lorsque la grâce de Dieu visite l'homme, 
alors il peut tout ; et quand elle se retire, alors il est pauvre et infirme, 
et ne semble réservé qu'aux châtiments. En cet état même, il ne doit 
ni  se  laisser  abattre  ni  désespérer,  mais  il  doit  se  soumettre  avec 
calme à la volonté de Dieu et souffrir pour l'amour de Jésus-Christ 

65



tout ce qui lui arrive : car l'été succède à l'hiver, après la nuit revient 
le jour, et après la tempête une grande sérénité. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 8 

L'amour a fait descendre le Fils de Dieu sur la terre. L'amour 
nous élève jusqu'à lui. Alors s'établit entre notre âme et Jésus comme 
une union ravissante, alors s'accomplit cette promesse : Je ne vous 
laisserai pas orphelins, je viendrai à vous. 

Venez donc, ô mon Jésus, venez briser les derniers liens qui 
m'attachent  aux  créatures  et  retardent  l'heureux  moment  où  je  ne 
vivrai plus que pour vous. Faites que, m'oubliant moi-même, je ne 
voie, je ne désire que vous seul, et me repose sur votre sein comme le 
disciple bien-aimé, dans cette paix délicieuse que le monde ne donne 
pas, qu'il ne peut même comprendre, mais aussi que ses orages ne 
sauraient troubler.

9. De la privation de toute consolation 

1. Il n'est pas difficile de mépriser les consolations humaines 
quand on jouit  des  consolations  divines.  Mais  il  est  grand et  très 
grand de consentir  à être  privé tout à la fois  des consolations  des 
hommes et de celles de Dieu, de supporter volontairement pour sa 
gloire cet exil du coeur, de ne se rechercher en rien, et de ne faire 
aucun retour sur ses propres mérites.  Qu'y a-t'il  d'étonnant si vous 
êtes  rempli  d'allégresse  et  de ferveur  lorsque  la  grâce  descend en 
vous ? C'est pour tous l'heure désirable. Il avance aisément et avec 
joie,  celui  que la grâce soulève.  Comment sentirait-il  son fardeau, 
quand  il  est  porté  par  le  Tout-Puissant  et  conduit  par  le  guide 
suprême ? 

2.  Toujours  nous  cherchons  quelque  soulagement,  et 
difficilement l'homme se dépouille de lui-même. Fidèle à son évêque, 
le saint martyr Laurent vainquit le siècle parce qu'il méprisa tout ce 
que  le  monde  offre  de  séduisant,  et  qu'il  souffrit  en  paix,  pour 

66



l'amour de Jésus-Christ, d'être séparé du souverain prêtre de Dieu, de 
Sixte, qu'il aimait avec une vive tendresse. Pour l'amour du Créateur 
surmontant l'amour de l'homme, aux consolations humaines il préféra 
le  bon plaisir  divin.  Et  vous  aussi,  apprenez  donc  à  quitter,  pour 
l'amour de Dieu, l'ami le plus cher et le plus intime. Et ne murmurez 
point s'il arrive que votre ami vous abandonne, sachant qu'après tout 
il faudra bien un jour se séparer tous. 

3. Ce n'est pas sans combattre beaucoup et longtemps en lui-
même, que l'homme apprend à se vaincre pleinement et à reporter en 
Dieu  toutes  ses  affections.  Lorsqu'il  s'appuie  sur  lui-même,  il  se 
laisse  aisément  aller  aux  consolations  humaines.  Mais  celui  qui  a 
vraiment l'amour de Jésus-Christ et le zèle de la vertu ne cède point à 
l'attrait des consolations, et ne cherche point les douceurs sensibles ; 
il désire plutôt de fortes épreuves, et de souffrir de durs travaux pour 
Jésus-Christ. 

4.  Quand  donc  Dieu  vous  accorde  quelque  consolation 
spirituelle, recevez-la avec actions de grâces ; mais reconnaissez-y le 
don de Dieu et non votre propre mérite. Ne vous en élevez pas, n'en 
ayez point trop de joie, n'en concevez pas une vaine présomption. 
Que cette grâce, au contraire, vous rende plus humble, plus vigilant, 
plus timide dans toutes vos actions ; car ce moment passera et sera 
suivi  de la  tentation.  Quand la consolation vous est  ôtée,  ne vous 
découragez  pas  aussitôt ;  mais  attendez  avec  humilité  et  avec 
patience que Dieu vous visite de nouveau : car il  est  tout-puissant 
pour vous consoler encore plus. Cela n'est ni nouveau ni étrange pour 
ceux qui ont l'expérience des voies de Dieu : les grands saints et les 
anciens prophètes ont souvent éprouvé ces vicissitudes. 

5. Un d'eux, sentant la présence de la grâce, s'écriait :  J'ai dit  
dans mon abondance : Je ne serai jamais ébranlé ! Mais la grâce 
s'étant retirée, il ajoutait :  Vous avez détourné de moi votre face, et  
j'ai été rempli de trouble. Dans ce trouble cependant, il ne désespère 
point ;  mais  il  prie  le  Seigneur  avec  plus  d'insistance,  disant : 
Seigneur,  je  crierai  vers  vous,  et  j'implorerai  mon Dieu.  Enfin  il 

67



recueille le fruit de sa prière et il témoigne qu'il  a été exaucé :  Le 
Seigneur m'a écouté, il a eu pitié de moi, le Seigneur s'est fait mon 
appui. Mais comment ? Vous avez, dit-il,  changé mes gémissements  
en chants d'allégresse, et vous m'avez environné de joie. Or, puisque 
Dieu en use ainsi avec les plus grands saints, nous ne devons pas 
perdre courage,  pauvres infirmes que nous sommes, si quelquefois 
nous éprouvons de la ferveur et quelquefois du refroidissement : car 
l'esprit de Dieu vient et se retire comme il lui plaît. Ce qui faisait dire 
au bienheureux Job :  Vous visitez l'homme dès le matin, et aussitôt  
vous l'éprouvez. 

6. En quoi donc espérer, et en quoi mettre ma confiance, si ce 
n'est uniquement dans la grande miséricorde de mon Dieu et dans 
l'attente  de  la  grâce  céleste ?  Car,  soit  que  j'aie  près  de  moi  des 
hommes vertueux, des religieux fervents, des amis fidèles ; soit que 
je lise de saints livres et d'éloquents traités, soit que j'entende le doux 
chant des hymnes,  tout cela  aide peu et ne touche guère quand la 
grâce  se  retire,  et  que  je  suis  délaissé  dans  ma  propre  indigence. 
Alors il  n'est  point  de meilleur  remède qu'une humble  patience et 
l'abandon de soi-même à la volonté de Dieu. 

7. Je n'ai jamais rencontré d'homme si pieux et si parfait qui 
n'ait  éprouvé  quelquefois  cette  privation  de  la  grâce  et  une 
diminution de ferveur. Nul saint n'a été ravi si haut ni si rempli de 
lumière  qu'il  n'ait  été  tenté  avant  ou après.  Car  il  n'est  pas  digne 
d'être  élevé  jusqu'à  la  contemplation  de  Dieu,  celui  qui  n'a  pas 
souffert  pour  Dieu  quelque  tribulation.  La  tentation  annonce 
d'ordinaire la consolation qui doit suivre. Car la consolation céleste 
est promise à ceux qu'a éprouvés la tentation.  Celui qui vaincra, dit 
le Seigneur, je lui donnerai à manger du fruit de l'arbre de vie. 

8. La consolation divine est donnée afin que l'homme ait plus 
de force pour soutenir l'adversité. La tentation vient après, afin qu'il 
ne s'enorgueillisse pas du bien. Car Satan ne dort point, et la chair 
n'est pas encore morte : c'est pourquoi ne cessez de vous préparer au 

68



combat,  parce qu'à droite et  à gauche sont des ennemis  qui ne se 
reposent jamais. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 9 

Bien que l'humanité sainte du Sauveur ne cessât de jouir, par 
son  union  intime  avec  le  Verbe  divin,  d'une  paix  et  d'une  joie 
inaltérable,  il  ne  laissait  pas  de  ressentir  souvent,  dans  la  partie 
inférieure de l'âme, les afflictions et les douleurs devenues l'apanage 
de notre nature depuis le péché. 

Qui n'a présentes à l'esprit ces grandes paroles : Mon âme est 
triste jusqu'à la mort. Mon Père ! Mon Père ! Pourquoi m'avez-vous 
délaissé ? Ainsi l'âme chrétienne, sans perdre sa paix, est éprouvée 
aussi  par  la  tristesse  et  les  tribulations  intérieures.  Si  elle  goûtait 
toujours la consolation, il serait à craindre qu'elle ne tombât peu à 
peu  dans  le  relâchement,  et  qu'aurait-elle  d'ailleurs  à  offrir  à  son 
bien-aimé ? La vertu se perfectionne dans l'infirmité. C'est l'Apôtre 
qui nous l'apprend : et il ajoute aussitôt : Je me glorifierai donc dans 
mes infirmités, afin que la vertu de Jésus-Christ habite en moi. 

Cette  espèce  d'abandon,  cet  exil  du  cœur,  nous  rappelle 
vivement  notre  misère,  que  nous  oublions  trop  facilement,  exerce 
notre  foi,  notre  amour,  et  nous  maintient  dans  l'humilité.  Gardez-
vous donc,  en ces moments  où Jésus paraît  se retirer  de vous,  de 
fléchir  sous  le  poids  de  l'épreuve,  et  de  vous  laisser  aller  au 
découragement.  "Un des grands secours, dit  un pieux auteur,  pour 
bien porter sa Croix, est d'en ôter l'inquiétude et de rendre cette peine 
tranquille par une totale conformité à la divine volonté." 

Au lieu de gémir et de vous troubler, réjouissez-vous plutôt, car 
il  est  écrit :  Ceux  qui  sèment  dans  les  larmes,  moissonnent  dans 
l'allégresse. Ils allaient et pleuraient en répandant des semences. Ils 
reviendront pleins de joie, portant des gerbes dans leurs mains.

69



10. De la reconnaissance pour la grâce de Dieu 

1. Pourquoi cherchez-vous le repos lorsque vous êtes né pour le 
travail ? Disposez-vous à la patience plutôt qu'aux consolations, et à 
porter la croix plutôt qu'à goûter la joie. Quel est l'homme du siècle 
qui ne reçut volontiers les joies et les consolations spirituelles,  s'il 
pouvait  en  jouir  toujours ?  Car  les  consolations  spirituelles 
surpassent toutes les délices du monde et toutes les voluptés de la 
chair. Toutes les délices du monde sont ou honteuses ou vaines ; les 
délices spirituelles sont seules douces et chastes, nées des vertus et 
répandues  par  Dieu  dans  les  cœurs  purs.  Mais  nul  ne  peut  jouir 
toujours à son gré des consolations divines, parce que la tentation ne 
cesse jamais longtemps. 

2. Une fausse liberté d'esprit et une grande confiance en soi-
même forment un grand obstacle aux visites d'en-haut. Dieu accorde 
à l'homme un grand bien en lui donnant la grâce de la consolation ; 
mais l'homme fait un grand mal quand il ne remercie pas Dieu de ce 
don et ne le lui rapporte pas tout entier. Si la grâce ne coule point 
abondamment sur nous, c'est que nous sommes ingrats  envers son 
auteur, et que nous ne remontons point à sa source première. Car la 
grâce n'est jamais refusée à celui qui la reçoit avec gratitude, et Dieu 
ordinairement donne à l'humble ce qu'il ôte au superbe. 

3. Je ne veux point de la consolation qui m'ôte la componction ; 
je n'aspire point à la contemplation qui conduit à l'orgueil. Car tout 
ce qui est élevé n'est pas saint ; tout ce qui est doux n'est pas bon ; 
tout  désir  n'est  pas pur ;  tout  ce  qui  est  cher  à  l'homme n'est  pas 
agréable  à  Dieu.  J'aime une grâce  qui  me rend plus  humble,  plus 
vigilant, plus prêt à me renoncer moi-même. L'homme instruit par le 
don de la grâce et par sa privation n'osera s'attribuer aucun bien, mais 
plutôt il confessera son indigence et sa nudité. Donnez à Dieu ce qui 
est à Dieu ; et ce qui est de vous, ne l'imputez qu'à vous. Rendez 
gloire à Dieu de ses grâces ; et reconnaissez que n'ayant rien à vous 
que le péché, rien ne vous est dû que la peine du péché. 

70



4. Mettez-vous toujours à la dernière place et la première vous 
sera donnée ; car ce qui est le plus élevé s'appuie sur ce qui est le 
plus bas. Les plus grands saints aux yeux de Dieu sont les plus petits 
à leurs propres yeux ; et plus leur vocation est sublime, plus ils sont 
humbles dans leur coeur. Pleins de la vérité et de la gloire céleste, ils 
ne sont pas avides d'une gloire vaine. Fondés et affermis en Dieu, ils 
ne sauraient s'élever en eux-mêmes. Rapportant à Dieu tout ce qu'ils 
ont reçu de bien, ils ne recherchent point la gloire que donnent les 
hommes et ne veulent que celle qui vient de Dieu seul ; leur unique 
but, leur unique désir, est qu'il soit glorifié en lui-même et dans tous 
les saints, par-dessus toutes choses. 

5.  Soyez  donc  reconnaissants  des  moindres  grâces  et  vous 
mériterez d'en recevoir de plus grandes. Que le plus léger don, la plus 
petite  faveur  aient  pour  vous  autant  de  prix  que  le  don  le  plus 
excellent  et  la  faveur  la  plus  singulière.  Si  vous  considérez  la 
grandeur de celui qui donne, rien de ce qu'il donne ne vous paraîtra 
petit ni méprisable ; car peut-il être quelque chose de tel dans ce qui 
vient d'un Dieu infini ? Vous envoie-t'il des peines et des châtiments, 
recevez-les encore avec joie, car c'est toujours pour notre salut qu'il 
fait ou qu'il permet tout ce qui nous arrive. Voulez-vous conserver la 
grâce de Dieu, soyez reconnaissant lorsqu'il vous la donne, patient 
lorsqu'il  vous  l'ôte.  Priez  pour  qu'elle  vous  soit  rendue,  et  soyez 
humble et vigilant pour ne pas la perdre. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 10 

L'homme est si pauvre, qu'il n'a pas même une bonne pensée, 
un bon désir qui ne lui vienne d'en haut. De lui-même il ne peut rien, 
pas même souhaiter d'être affranchi de sa misère, qu'il ne connaît que 
par une lumière surnaturelle. 

Si la divine miséricorde ne le prévenait, il languirait dans une 
éternelle impuissance de tout bien. Plus la grâce donc lui est donnée 
avec  abondance,  plus  il  a  raison  de s'humilier,  en voyant  ce qu'il 
serait sans elle, ce qu'il est par son propre fonds. Créature insensée 

71



qui t'enorgueillis des dons de Dieu, qu'as-tu que tu n'aies reçu, et si  
tu l'as reçu pourquoi te glorifier, comme si tu ne l'avais pas reçu ? 

Il faut que l'orgueil plie sous cette parole, et que l'homme tout 
entier s'anéantisse en présence de Celui qui seul le retire de l'abîme 
où le péché l'avait précipité. Il ne se relève qu'en s'abaissant : ce qui 
faisait dire à saint Paul : Quand je me sens faible, c'est alors que je 
suis fort. Je vous comprends, ô grand Apôtre ! Ce sentiment qui vous 
humilie, appelle la grâce promise aux humbles, et par elle, vous êtes 
revêtu de la force de Dieu même. 

Que  ne  devons-nous  point  à  ce  Dieu  de  bonté,  et  que  lui 
rendrons-nous pour tant de bienfaits ? Hélas ! Dans notre indigence, 
nous  n'avons  à  lui  offrir  que  notre  cœur,  et  c'est  aussi  ce  qu'il 
demande  de  sa  pauvre  créature.  Que  ce  cœur  au  moins  lui 
appartienne sans réserve, que rien ne le partage. Qu'il ne veuille, qu'il 
ne goûte que Dieu, ne vive que de son amour, et qu'ainsi commence 
sur la terre cette union ravissante qui sera plus tard notre éternelle 
félicité.

11.  Du petit  nombre de ceux  qui  aiment  la  Croix  de 
Jésus-Christ 

1. Il y en a beaucoup qui désirent le céleste royaume de Jésus, 
mais  peu  consentent  à  porter  sa  Croix.  Beaucoup  souhaitent  ses 
consolations, mais peu aiment ses souffrances. Il trouve beaucoup de 
compagnons de sa table, mais peu de son abstinence. Tous veulent 
partager sa joie ; mais peu veulent souffrir quelque chose pour lui. 
Plusieurs suivent Jésus jusqu'à la fraction du pain, mais peu jusqu'à 
boire le calice de sa passion. Plusieurs admirent ses miracles ; mais 
peu goûtent l'ignominie de sa Croix. Plusieurs aiment Jésus pendant 
qu'il  ne  leur  arrive  aucune  adversité.  Plusieurs  le  louent  et  le 
bénissent, tandis qu'ils reçoivent ses consolations. Mais si Jésus se 
cache et  les  délaisse un moment,  ils tombent  dans le murmure ou 
dans un excessif abattement. 

72



2.  Mais  ceux qui  aiment  Jésus  pour  Jésus  et  non pour  eux-
mêmes, le bénissent dans toutes les tribulations et dans l'angoisse du 
coeur comme dans les consolations les plus douces. Et quand il ne 
voudrait  jamais  les  consoler,  toujours  cependant  ils  le  loueraient, 
toujours ils lui rendraient grâces. 

3. Oh ! que ne peut l'amour de Jésus, quand il est pur et sans 
mélange d'amour ni d'intérêt propre ! Ne sont-ce pas des mercenaires 
ceux qui cherchent toujours des consolations ? Ne prouvent-ils pas 
qu'ils  s'aiment  eux-mêmes plus que Jésus-Christ,  ceux qui pensent 
toujours  à  leurs  gains  et  à  leurs  avantages ?  Où  trouvera-t'on 
quelqu'un qui veuille servir Dieu pour Dieu seul ? 

4.  Rarement  on  rencontre  un  homme  assez  avancé  dans  les 
voies spirituelles pour être dépouillé de tout. Car le véritable pauvre 
d'esprit,  détaché  de  toute  créature,  qui  le  trouvera ?  Il  faut  le  
chercher bien loin, et jusqu'aux extrémités de la terre. Si l'homme 
donne tout ce qu'il possède, ce n'est encore rien. S'il fait une grande 
pénitence, c'est peu encore. Et s'il embrasse toutes les sciences, il est 
encore loin.  Et s'il  a une grande vertu et  une piété fervente,  il  lui 
manque encore beaucoup, il lui manque une chose souverainement 
nécessaire. Qu'est-ce encore ? C'est qu'après avoir tout quitté, il se 
quitte aussi lui-même et se dépouille entièrement de l'amour de soi. 
C'est enfin qu'après avoir fait tout ce qu'il sait devoir faire, il pense 
encore n'avoir rien fait. 

5. Qu'il estime peu ce qu'on pourrait regarder comme quelque 
chose  de  grand,  et  qu'en  toute  sincérité  il  confesse  qu'il  est  un 
serviteur inutile, selon la parole de la Vérité : Quand vous aurez fait  
tout ce qui vous est commandé, dites : Nous sommes des serviteurs  
inutiles. Alors il sera vraiment pauvre et séparé de tout en esprit, et il 
pourra dire avec le prophète :  Oui,  je  suis  pauvre et  seul  dans le  
monde. Nul cependant n'est plus riche, plus puissant, plus libre, que 
celui qui sait quitter tout et soi-même, et se mettre au dernier rang. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 11 

73



Il faut aimer Dieu pour Dieu même, et non pas à cause de la 
joie que l'on goûte à le servir. Car s'il nous retirait ses consolations, 
que deviendrait cet amour mercenaire ? 

Celui  qui  se  cherche  encore  en  quelque  chose  ne  sait  point 
aimer.  Regardez  votre  modèle,  contemplez  Jésus :  il  ne  s'est 
recherché en rien :  Christus non sibi placuit. Il a tout sacrifié pour 
vous, son repos, sa vie, sa volonté même :  Non pas ce que je veux, 
disait-il, mais ce que vous voulez. Il a tout souffert, jusqu'à la croix, 
jusqu'au délaissement  de son Père :  Mon Père !  Pourquoi  m'avez-
vous abandonné ? 

Entrons,  à  son  exemple,  dans  cet  esprit  de  sacrifice,  et, 
détachés désormais de tout intérêt propre, acceptons avec une égale 
sérénité les biens et les maux, les peines et les joies, en sorte que, 
n'ayant  de  pensées,  de  désirs  que  ceux  de  Jésus,  nous  soyons 
consommés avec lui dans cette unité parfaite que, près de quitter ce 
monde, il demandait pour nous à son Père, comme le dernier et le 
plus grand de ses dons.

12. De la sainte voie de la Croix 

1.  Cette  parole  semble  dure  à  plusieurs :  Renoncez  à  vous-
mêmes, prenez votre Croix, et suivez Jésus. Mais il  sera bien plus 
dur, au dernier jour,  d'entendre cette  parole :  Retirez-vous de moi,  
maudits,  allez  au  feu  éternel ! Ceux  qui  écoutent  maintenant 
volontiers  la  parole  qui  commande  de  porter  la  Croix,  et  qui  y 
obéissent, ne craindront point alors d'entendre l'arrêt d'une éternelle 
condamnation.  Ce signe de la Croix  sera dans le  Ciel  lorsque le  
Seigneur viendra pour juger. Alors tous les disciples de la Croix, qui 
auront imité pendant leur vie Jésus crucifié, s'approcheront avec une 
grande confiance de Jésus-Christ juge. 

2. Pourquoi donc craignez-vous de porter la Croix, par laquelle 
on arrive au royaume du ciel ? Dans la Croix est le salut,  dans la 
Croix la vie, dans la Croix la protection contre nos ennemis. C'est de 

74



la  Croix  que découlent  les  suavités  célestes.  Dans la  Croix  est  la 
force de l'âme ; dans la Croix la joie de l'esprit, la consommation de 
la vertu, la perfection de la sainteté. Il n'y a de salut pour l'âme et 
d'espérance de vie éternelle,  que dans la Croix. Prenez donc votre 
Croix et suivez Jésus, et vous parviendrez à l'éternelle félicité. Il vous 
a précédé portant sa Croix et il est mort pour vous sur la Croix afin 
que  vous  aussi  vous  portiez  votre  Croix,  et  que  vous  aspiriez  à 
mourir sur la Croix.  Car si vous mourez avec lui, vous vivrez aussi  
avec  lui ;  et  si  vous  partagez  ses  souffrances,  vous  partagerez  sa 
gloire. 

3. Ainsi tout est dans la Croix, et tout consiste à mourir. Il n'est 
point d'autre voie qui conduise à la vie et à la véritable paix du coeur 
que la voie de la Croix et d'une mortification continuelle. Allez où 
vous voudrez, cherchez tout ce que vous voudrez, vous ne trouverez 
pas au-dessus une voie plus élevée, au-dessous une voie plus sûre 
que la voie de la sainte Croix. Disposez de tout selon vos vues, réglez 
tout  selon  vos  désirs,  et  toujours  vous  trouverez  qu'il  vous  faut 
souffrir  quelque chose, que vous le vouliez ou non ; et ainsi vous 
trouverez toujours la Croix. Car, ou vous sentirez de la douleur dans 
le corps, ou vous éprouverez de l'amertume dans l'âme. 

4.  Tantôt  vous  serez  délaissé  de  Dieu,  tantôt  exercé  par  le 
prochain, et, ce qui est plus encore, vous serez souvent à charge à 
vous-même.  Vous ne trouverez à vos peines aucun remède,  aucun 
soulagement ; mais il vous faudra souffrir aussi longtemps que Dieu 
le  voudra.  Car  Dieu  veut  que  vous  appreniez  à  souffrir  sans 
consolations et que vous vous soumettiez à lui sans réserve, et que 
vous deveniez plus humble par la tribulation. Nul n'a si avant dans 
son coeur la passion de Jésus-Christ que celui qui a souffert quelque 
chose de semblable. La Croix est donc toujours préparée ; elle vous 
attend partout. Vous ne pouvez la fuir, quelque part que vous alliez ; 
puisque partout où vous irez, vous vous porterez et vous trouverez 
toujours  vous-même.  Elevez-vous,  abaissez-vous,  sortez  de  vous-
même,  rentrez-y ;  toujours vous trouverez la Croix ;  et  il  faut que 

75



partout  vous preniez patience,  si  vous voulez la  paix intérieure et 
mériter la couronne immortelle. 

5.  Si  vous  portez  de  bon  coeur  la  Croix,  elle-même  vous 
portera  et  vous  conduira  au  terme  désiré,  où  vous  cesserez  de 
souffrir ; mais ce ne sera pas en ce monde. Si vous la portez à regret, 
vous en augmentez le poids, vous rendez votre fardeau plus dur, et 
cependant il vous faut la porter. Si vous rejetez une Croix, vous en 
trouverez certainement une autre, et peut-être plus pesante. 

6. Croyez-vous échapper à ce que nul homme n'a pu éviter ? 
Quel saint a été dans ce monde sans croix et sans tribulation ? Jésus-
Christ lui-même,  Notre-Seigneur,  n'a pas été une seule heure dans 
toute sa vie sans éprouver quelque souffrance : Il fallait, dit-il, que le  
Christ souffrît,  et  qu'il ressuscitât  d'entre les morts, et qu'il entrât  
ainsi dans sa gloire.  Comment donc cherchez-vous une autre voie 
que la voie royale de la sainte Croix ? 

7. Toute la vie de Jésus-Christ n'a été qu'une croix et un long 
martyre,  et vous cherchez le repos et la joie ! Vous vous trompez, 
n'en  doutez  pas ;  vous  vous  trompez  lamentablement  si  vous 
cherchez autre chose que les afflictions à souffrir ; car toute cette vie 
mortelle  est  pleine  de misères  et  environnée  de croix.  Et  plus  un 
homme aura fait de progrès dans les voies spirituelles, plus ses croix 
souvent  seront  pesantes,  parce  que  l'amour  lui  rend  son  exil  plus 
douloureux. 

8. Cependant celui que Dieu éprouve par tant de peines n'est 
pas sans consolations qui les adoucissent, parce qu'il sent s'accroître 
les  fruits  de  sa  patience  à  porter  sa  Croix.  Car,  lorsqu'il  s'incline 
volontairement sous elle, l'affliction qui l'accablait  se change toute 
entière en une douce confiance qui le console. Et plus la chair est 
affligée, brisée, plus l'esprit est fortifié intérieurement par la grâce. 
Quelquefois  même le désir  de souffrir pour être conforme à Jésus 
crucifié lui inspire tant de force, qu'il ne voudrait pas être exempt de 
tribulations et de douleur, parce qu'il se croit d'autant plus agréable à 
Dieu, qu'il souffre pour lui davantage. Ce n'est point là la vertu de 

76



l'homme, mais la grâce de Jésus-Christ, qui opère puissamment dans 
une chair infirme, que tout ce qu'elle abhorre et fuit naturellement, 
elle l'embrasse et l'aime par la ferveur de l'esprit. 

9.  Il  n'est  pas  selon  l'homme  de  porter  la  Croix,  d'aimer  la 
Croix,  de  châtier  le  corps,  de  le  réduire  en  servitude,  de  fuir  les 
honneurs,  de  souffrir  volontiers  les  outrages,  de  se  mépriser  soi-
même et de souhaiter d'être méprisé, de supporter les afflictions et les 
pertes, et de ne désirer aucune prospérité dans ce monde. Si vous ne 
regardez que vous, vous ne pouvez rien de tout cela. Mais si vous 
vous confiez dans le Seigneur, la force vous sera donnée d'en haut et 
vous aurez pouvoir sur la chair et le monde. Vous ne craindrez pas 
même le démon, votre ennemi, si vous êtes armé de la foi et marqué 
de la Croix de Jésus-Christ. 

10. Disposez-vous donc, comme un bon et fidèle serviteur de 
Jésus-Christ,  à  porter  courageusement  la  Croix  de  votre  Maître, 
crucifié  par  amour  pour  vous.  Préparez-vous  à  souffrir  mille 
adversités, mille traverses dans cette misérable vie ; car voilà partout 
ce qui vous attend, ce que vous trouverez partout, en quelque lieu 
que vous vous cachiez. Il faut qu'il en soit ainsi, et à cette foule de 
maux et de douleurs il n'y a d'autre remède que de vous supporter 
vous-même. Buvez avec joie le calice du Sauveur, si son amour vous 
est  cher  et  si  vous  désirez  avoir  part  à  sa  gloire.  Laissez  Dieu 
disposer de ses consolations ; qu'il les répande comme il lui plaira. 
Pour  vous,  choisissez  les  souffrances  et  regardez-les  comme  des 
consolations  d'un  grand  prix,  car  toutes  les  souffrances  du  temps  
n'ont aucune proportion avec la gloire future, et ne sauraient vous la  
mériter, quand seul vous les supporteriez toutes. 

11. Lorsque vous en serez venu à trouver la souffrance douce et 
à l'aimer  pour Jésus-Christ,  alors estimez-vous heureux, parce que 
vous  avez  trouvé  le  paradis  sur  la  terre.  Mais,  tandis  que  la 
souffrance vous sera amère et que vous la fuirez, vous vivrez dans le 
trouble, et la tribulation que vous fuirez vous suivra partout. 

77



12. Si vous vous appliquez à être ce que vous devez être,  à 
souffrir et à mourir, bientôt vos peines s'évanouiront et vous aurez la 
paix. Quand vous auriez été ravi, avec Paul, jusqu'au troisième ciel, 
vous  ne  seriez  pas  pour  cela  assuré  de  ne  rien  souffrir.  Je  lui  
montrerai, dit Jésus, combien il faut qu'il souffre pour mon nom. Il ne 
vous reste donc qu'à souffrir, si vous voulez aimer Jésus et le servir 
constamment. 

13.  Plût  à  Dieu  que  vous  fussiez  digne  de  souffrir  quelque 
chose pour  le  nom de  Jésus !  Quelle  gloire  vous  serait  réservée ! 
Quelle  joie  parmi  tous  les  saints !  Quelle  édification  pour  le 
prochain !  Car  tous  recommandent  la  patience,  quoique  peu 
cependant veuillent souffrir. Avec quelle joie vous devriez souffrir 
quelque chose pour Jésus, lorsque tant d'autres souffrent beaucoup 
plus pour le monde ! 

14.  Sachez et  croyez  fermement  que votre  vie  doit  être  une 
mort  continuelle,  et  que  plus  on  meurt  à  soi-même,  plus  on 
commence  à  vivre  pour  Dieu.  Nul  n'est  propre  à  comprendre  les 
choses du ciel, s'il ne se soumet à supporter les adversités pour Jésus-
Christ. Rien n'est plus agréable à Dieu, rien ne vous est plus salutaire 
en ce monde, que de souffrir avec joie pour Jésus-Christ ; et si vous 
aviez à choisir, vous devriez plutôt souhaiter d'être affligé pour lui 
que d'être comblé de consolations, parce que vous seriez alors plus 
semblable à Jésus-Christ et plus conforme à tous les saints. Car notre 
mérite et notre progrès dans la perfection ne consistent point dans la 
douceur et l'abondance des consolations, mais plutôt dans la force de 
supporter de grandes tribulations et de pesantes épreuves. 

15. S'il y avait eu pour l'homme quelque chose de meilleur et 
de plus utile que de souffrir, Jésus-Christ nous l'aurait appris par ses 
paroles et par son exemple. Or, manifestement, il exhorte à porter sa 
Croix, et les disciples qui le suivaient, et tous ceux qui voudraient le 
suivre, disant : Si quelqu'un veut marcher sur mes pas, qu'il renonce  
à soi-même, qu'il porte sa Croix, et qu'il me suive. Après donc avoir 

78



tout  lu,  tout  examiné,  concluons  enfin  qu'il  nous  faut  passer  par  
beaucoup de tribulations pour entrer dans le royaume de Dieu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 2, chapitre 12 

La doctrine de la Croix,  scandale pour les Juifs et folie pour  
les Gentils, est ce que les hommes comprennent le moins. 

Qu'un Dieu soit  mort pour les sauver, leur raison s'abaissera 
devant  ce  mystère :  mais  qu'ils  doivent  s'associer  à  cet  étonnant 
sacrifice, en mourant à eux-mêmes, à leurs passions, à leurs volontés, 
à leurs désirs,  voilà  ce qui les révolte  et  leur  fait  dire  comme les 
Capharnaïtes : Cette parole est dure ; et qui peut l'entendre ? 

Il  faut  bien  pourtant  que  nous  l'entendions ;  car  notre  salut 
dépend de là. Le Ciel était séparé de la terre. La Croix les a réunis. Et 
c'est  du  pied  de  la  Croix  que  part  tout  ce  qui  va  jusqu'au  Ciel. 
Pressons-nous  donc  contre  la  Croix ;  qu'elle  soit  ici-bas  notre 
consolation, comme elle est notre force. Lorsque, dans sa bonté, Dieu 
nous  envoie  quelque  épreuve,  disons  avec  saint  André :  O douce 
Croix ! Si longtemps désirée et préparée maintenant pour cette âme 
qui la souhaitait ardemment ! 

Tous  les  saints  ont  senti  ce  désir,  tous  ont  tenu ce  langage. 
Souffrir  ou  mourir,  répétait  souvent  sainte  Thérèse,  et  dans  la 
souffrance,  elle  trouvait  plus  de  paix  et  de  bonheur  que  n'en 
goûteront  jamais  ceux  que  le  monde  appelle  heureux.  Une  seule 
larme versée aux pieds de Jésus, est plus délicieuse mille fois que 
tous les plaisirs du siècle.

79



Livre troisième
De la vie intérieure

1. Des entretiens intérieurs de Jésus-Christ avec l'âme 
fidèle 

1.  J'écouterai  ce que le Seigneur Dieu dit  en moi.  Heureuse 
l'âme qui entend le Seigneur lui parler intérieurement, et qui reçoit de 
sa bouche la parole de consolation ! Heureuses les oreilles toujours 
attentives à recueillir ce souffle divin, et sourdes au bruit du monde ! 
Heureuses, encore une fois, les oreilles qui écoutent non la voix qui 
retentit au-dehors, mais la vérité qui enseigne au-dedans ! Heureux 
les yeux qui, fermés aux choses extérieures, ne contemplent que les 
intérieures ! Heureux ceux qui pénètrent les mystères que le coeur 
recèle, et qui, par des exercices de chaque jour, tâchent de se préparer 
de plus en plus à comprendre les secrets du Ciel ! Heureux ceux dont 
la  joie  est  de  s'occuper  de  Dieu  et  qui  se  dégagent  de  tous  les 
embarras du siècle ! Considère ces choses, ô mon âme, et ferme la 
porte de tes sens, afin que tu puisses entendre ce que le Seigneur ton 
Dieu dit en toi. 

2. Voici ce que dit ton bien-aimé :  Je suis votre salut,  votre  
paix et votre vie. Demeurez près de moi et vous trouverez la paix. 
Laissez là tout ce qui passe ; ne cherchez que ce qui est éternel. Que 
sont toutes les choses du temps, que des séductions vaines ? Et de 
quoi vous serviront toutes les créatures si vous êtes abandonné du 
Créateur ? Renoncez donc à tout et occupez-vous de plaire à votre 
Créateur et de lui être fidèle, afin de parvenir à la vraie béatitude. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 1 

Ecoutons la sagesse incréée :  Mes délices, dit-elle,  sont d'être 
avec  les  enfants  des  hommes.  Mais  la  plupart  des  hommes  ne 
comprennent pas son langage, ou, craignant de l'entendre, s'éloignent 
d'elle pour s'entretenir avec les créatures. 

80



Elle est venue dans le monde, et le monde ne l'a point connue. 
C'est pourquoi l'Apôtre nous défend d'aimer le monde, ni rien de ce  
qui est dans le monde, parce qu'il appartient tout entier à l'esprit de 
malice.  Si  donc nous  voulons attirer  en nous l'esprit  de Dieu,  cet 
Esprit  dont  l'onction  enseigne  toutes  choses,  séparons-nous  du 
monde.  Renonçons  à  ses  maximes,  à  ses  plaisirs,  à  ses  sociétés 
tumultueuses. Jésus ne se trouve qu'au désert, sa voix ne retentit pas  
dans  les  lieux  publics,  au milieu  des  assemblées  du siècle :  mais, 
lorsqu'il  a  résolu  de  répandre  des  faveurs  sur  l'âme  fidèle, il  la  
conduit dans la solitude, et là, il parle à son cœur. 

Comment peindre les délices de ce céleste entretien ! Qui les a 
goûtées une fois ne peut plus supporter les entretiens des hommes. O 
Jésus ! Parlez à mon cœur ! Je veux désormais n'écouter que votre 
voix, dans le silence de toutes les créatures.

2. La vérité parle au dedans de nous sans aucun bruit de 
paroles 

1. Parlez Seigneur, parce que votre serviteur écoute. Je suis  
votre  serviteur :  donnez-moi  l'intelligence,  afin  que  je  sache  vos  
témoignages. Inclinez  mon  coeur  aux  paroles  de  votre  bouche :  
qu'elles tombent sur moi comme une douce rosée. Les enfants d'Israël 
disaient autrefois  à Moïse :  Parlez-nous et  nous vous écouterons ;  
mais  que  le  Seigneur  ne  nous  parle  point,  de  peur  que  nous  ne  
mourions. Ce n'est pas là, Seigneur, ce n'est pas là ma prière : mais 
au contraire, je vous implore comme le prophète Samuel,  avec un 
humble  désir,  disant :  Parlez,  Seigneur,  parce  que  votre  serviteur 
écoute. Que Moïse ne me parle point, ni aucun des prophètes, mais 
vous plutôt, parlez, Seigneur mon Dieu, vous la lumière de tous les 
prophètes  et  l'esprit  qui  les  inspirait.  Sans  eux,  vous  pouvez  seul 
pénétrer toute mon âme de votre vérité ; et sans vous ils ne pourraient 
rien. 

81



2.  Ils  peuvent  prononcer  des  paroles,  mais  non  les  rendre 
efficaces.  Leur  langage  est  sublime ;  mais  si  vous  vous  taisez,  il 
n'échauffe  point  le  coeur.  Ils  exposent  la  lettre,  mais  vous  en 
découvrez le sens. Ils proposent les mystères, mais vous rompez le 
sceau qui en dérobait l'intelligence. Ils publient vos commandements, 
mais  vous  aidez  à  les  accomplir.  Ils  montrent  la  voie,  mais  vous 
donnez  des  forces  pour  marcher.  Ils  n'agissent  qu'au-dehors,  mais 
vous éclairez et instruisez les cœurs Ils arrosent extérieurement, mais 
vous donnez la fécondité. Leurs paroles frappent l'oreille, mais vous 
ouvrez l'intelligence. 

3. Que Moïse donc ne me parle point ;  mais vous, Seigneur, 
mon Dieu, éternelle vérité ! parlez-moi, de peur que je ne meure, et 
que je n'écoute sans fruit, si, averti seulement au-dehors, je ne suis 
point  intérieurement  embrasé ;  de  peur  que  je  ne  trouve  ma 
condamnation  dans  votre  parole,  entendue  sans  être  accomplie, 
connue sans être aimée,  crue sans être observée.  Parlez-moi donc,  
Seigneur, parce que votre serviteur écoute, vous avez les paroles de  
la  vie  éternelle.  Parlez-moi  pour  consoler  un peu  mon  âme,  pour 
m'apprendre à réformer ma vie, parlez-moi pour la louange, la gloire, 
l'honneur éternel de votre nom. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 2 

Il y a une voix qui nous parle intérieurement et comme dans le 
fond de l'âme, lorsque, fermant l'oreille au bruit des créatures, nous 
ne voulons plus écouter que Dieu seul, et que nous l'appelons en nous 
de toute l'ardeur de nos désirs. 

C'est cette voix qui, loin des hommes, ravissait au désert les 
Paul,  les  Antoine,  les  Pacôme,  et  leur  révélait  sans  obscurité  les 
secrets de la science divine. C'est cette voix qui instruit les Saints, les 
enflamme,  les console et  les  enivre,  pour ainsi  dire,  de sa céleste 
douceur.  Moïse  et  les  prophètes  étaient  voilés  pour  les  disciples 
d'Emmaüs :  Jésus vient,  et,  à sa voix, les ombres qui offusquaient 
leur intelligence, se dissipent. Quelque chose d'inconnu se remue en 
eux, de sorte qu'ils se disaient l'un à l'autre : Notre cœur n'était-il pas 

82



tout brûlant au-dedans de nous, lorsqu'il nous parlait dans le chemin 
et nous ouvrait les Ecritures ? 

Et nous, pauvres infortunés, que le tumulte du monde distrait 
encore,  que  ferons-nous ?  Ne  voulons-nous  point  aussi  entendre 
Jésus ? Comme les deux disciples, nous sommes en voyage.  Nous 
nous en allons vers l'éternité. Jésus, dans son amour, s'approche de 
nous ; il se fait en quelque sorte le compagnon de notre route. Mais, 
nous trouvant  si  peu attentifs,  il  se retire  et  nous marchons  seuls. 
Effrayante  solitude !  Ah !  Prenons  garde  que  la  nuit  ne  nous 
surprenne près du terme ! Hâtons-nous de rappeler le divin guide, et 
disons-lui de toute notre âme : Seigneur, demeurez avec nous, car le 
soir se fait, et le jour baisse !

3. Qu'il faut écouter la parole de Dieu avec humilité, et 
que plusieurs ne la reçoivent pas comme ils le devraient 

1. Jésus-Christ : Mon fils, écoutez mes paroles, paroles pleines 
de douceur, et qui surpassent toute la science des philosophes et des 
sages du monde.  Mes paroles sont esprit et vie, et l'on n'en doit pas 
juger  par  le  sens  humain.  Il  ne  faut  pas  en  tirer  une  vaine 
complaisance,  mais les écouter en silence et les recevoir avec une 
humilité profonde et un ardent amour. 

2.  Le fidèle :  Et j'ai  dit :  Heureux celui  que vous instruisez,  
Seigneur, et à qui vous enseignez votre loi, afin de lui adoucir les  
jours mauvais, et de ne pas le laisser sans consolation sur la terre. 

3.  Jésus-Christ :  C'est  moi  qui  ai,  dès  le  commencement, 
instruit les prophètes, dit le Seigneur, et jusqu'à présent même je ne 
cesse point de parler à tous ; mais plusieurs sont endurcis et sourds à 
ma voix.  Le plus grand nombre  écoute  le  monde de préférence à 
Dieu ; ils aiment mieux suivre les désirs de la chair que d'obéir à la 
volonté  divine.  Le monde promet  peu de chose et  des choses qui 
passent, et on le sert avec une grande ardeur ; je promets des biens 
immenses, éternels, et le cœur des hommes reste froid. Qui me sert et 

83



m'obéit en toute chose, avec autant de soin qu'on sert le monde et les 
maîtres du monde ? Rougis, Sidon, dit la mer, et si tu en demandes la 
cause, écoute, voici pourquoi : Pour un petit avantage, on entreprend 
une longue route ; et pour la vie éternelle, à peine en trouve-t'on qui 
veuillent  faire  un  pas.  On  recherche  le  plus  vil  gain :  on  plaide 
honteusement  quelquefois  pour  une  pièce  de  monnaie ;  sur  une 
légère promesse et pour une chose de rien, on ne craint pas de se 
fatiguer le jour et la nuit. 

4.  Mais,  ô  honte !  pour  un  bien  immuable,  pour  une 
récompense infinie, pour un bonheur suprême et une gloire sans fin, 
on ne saurait se résoudre à la moindre fatigue. Serviteur paresseux et 
toujours murmurant, rougis donc de ce qu'il y ait des hommes plus 
ardents à leur perte que tu ne l'es à te sauver, et pour qui la vanité a 
plus  d'attrait  que  n'en  a  pour  toi  la  vérité.  Et  cependant  ils  sont 
souvent  abusés  par  leurs  espérances ;  tandis  que  ma  promesse  ne 
trompe point, et que jamais je ne me refuse à celui qui se confie en 
moi.  Ce  que  j'ai  promis,  je  le  donnerai ;  ce  que  j'ai  dit,  je 
l'accomplirai, si toutefois l'on demeure avec fidélité dans mon amour 
jusqu'à  la  fin.  C'est  moi  qui  récompense  les  bons,  et  qui  éprouve 
fortement les justes. 

5.  Gravez  mes  paroles  dans  votre  coeur  et  méditez-les 
profondément :  car  à l'heure de la tentation,  elles  vous seront  très 
nécessaires.  Ce  que  vous  n'entendez  pas  en  le  lisant,  vous  le 
comprendrez au jour de ma visite. J'ai coutume de visiter mes élus de 
deux manières : par la tentation et la consolation. Et tous les jours, je 
leur  donne  deux  leçons :  l'une  en  les  reprenant  de  leurs  défauts, 
l'autre en les exhortant à avancer dans la vertu.  Celui qui reçoit ma 
parole, et qui la méprise, sera jugé par elle au dernier jour.

6. Prière pour demander la grâce de la dévotion Le fidèle : 
Seigneur mon Dieu, vous êtes tout mon bien : et que suis-je pour oser 
vous parler ? Je suis le plus pauvre de vos serviteurs, et un abject ver 
de terre, beaucoup plus pauvre et plus méprisable que je ne sais et 
que je n'ose dire. Souvenez-vous cependant, Seigneur, que je ne suis 

84



rien, que je n'ai rien, que je ne puis rien. Vous êtes seul bon, juste et 
saint ; vous pouvez tout, vous donnez tout, vous remplissez tout, hors 
le pécheur que vous laissez vide. Souvenez-vous de vos miséricordes, 
et remplissez mon coeur de votre grâce,  vous qui ne voulez point 
qu'aucun de vos ouvrages demeure vide. 

7. Comment puis-je, en cette misérable vie, porter le poids de 
moi-même, si votre miséricorde et votre grâce ne me fortifient ? Ne 
détournez pas de moi votre visage ; ne différez pas à me visiter : ne 
me retirez point votre consolation, de peur que, privée de vous, mon 
âme ne devienne comme une terre sans eau. Seigneur, apprenez-moi 
à  faire  votre  volonté :  apprenez-moi  à  vivre  d'une  vie  humble  et 
digne de vous. Car vous êtes ma sagesse, vous me connaissez dans la 
vérité, et vous m'avez connu avant que je fusse au monde, et avant 
même que le monde fût. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 3 

Rien de plus rare qu'un désir sincère de salut. Et c'est ce qui 
doit nous faire trembler,  car notre sort  à chacun sera ce que nous 
l'aurons fait : Dieu nous aide, il vient par sa grâce au secours du libre 
arbitre, mais il ne le contraint pas. 

Or, que voyons-nous ? Quel spectacle  nous offre le monde ? 
Nous  ne  parlons  point  ici  de  l'impie  résolu  à  se  perdre,  et  déjà 
marqué  du sceau  de  la  réprobation :  nous  parlons  de  ceux qui  se 
disent,  qui  se  croient  les  disciples  de  Jésus-Christ.  Dans  la 
spéculation,  des  chrétiens  veulent  se  sauver.  Mais  ils  veulent  en 
même  temps,  ils  veulent  surtout  posséder  les  biens  et  goûter  les 
jouissances de la terre.  Ils donneront à Dieu, en passant, quelques 
prières obligées, ils s'informeront de sa loi pour connaître ce qu'elle 
commande strictement, puis, tranquilles de ce côté, ils se jetteront à 
la  poursuite  des  honneurs,  qu'ils  nommeront  légitimes,  ou  ils 
s'endormiront dans une vie de mollesse, permise à leurs yeux, parce 
qu'elle ne viole en apparence aucun précepte formel. 

85



Mais  dans tout  cela,  où est  la  foi  qui  doit  régler  toutes  nos 
actions  sur  la  vue  de  l'éternité ?  Où  est  l'amour  perpétuellement 
occupé  de  son  objet,  l'amour  avide  de  sacrifices ?  Où  est  la 
pénitence ? Où est la croix ? O Dieu ! Et c'est  là désirer  le salut ! 
N'est-il  pas  écrit  que  celui  qui  cherche  son âme la  perdra ?  Que 
chacun se juge sur cette parole avant le jour terrible où le Seigneur 
lui-même le jugera.

4. Qu'il faut marcher en présence de Dieu dans la vérité 
et l'humilité 

1. Jésus-Christ : Mon fils, marchez devant moi dans la vérité, et 
cherchez-moi toujours dans la simplicité de votre coeur. Celui qui 
marche devant moi dans la vérité ne craindra nulle attaque, la vérité 
le  délivrera  des  calomnies  et  des  séductions  des  méchants.  Si  la 
vérité  vous  délivre,  vous  serez  vraiment  libre,  et  peu  vous 
importeront les vains discours des hommes. 

2. Le fidèle : Seigneur, il est vrai : qu'il me soit fait, de grâce, 
selon votre parole. Que votre vérité m'instruise, qu'elle me défende, 
qu'elle me conserve jusqu'à la fin dans la voie du salut. Qu'elle me 
délivre  de  tout  désir  mauvais,  de  toute  affection  déréglée,  et  je 
marcherai devant vous dans une grande liberté de coeur. 

3. Jésus-Christ : La vérité, c'est moi ; je vous enseignerai ce qui 
est bon, ce qui m'est agréable. Rappelez-vous vos péchés avec une 
grande douleur et un profond regret, et ne pensez jamais être quelque 
chose à cause du bien que vous faites. Car, sans la vérité, vous n'êtes 
qu'un pécheur,  sujet  à beaucoup de passions et  engagé dans leurs 
liens. De vous-même vous tendez toujours au néant ; un rien vous 
ébranle, un rien vous abat, un rien vous trouble et vous décourage. 
Qu'avez-vous  donc  dont  vous  puissiez  vous  glorifier ?  et  que  de 
motifs, au contraire, pour vous mépriser vous-même ! car vous êtes 
beaucoup plus infirme que vous ne sauriez le comprendre. 

86



4. Que rien de ce que vous faites ne vous paraisse donc quelque 
chose  de  grand.  Mais  plutôt  qu'à  vos  yeux  rien  ne  soit  grand, 
précieux, admirable, élevé, digne d'être estimé, loué, recherché, que 
ce qui est éternel. Aimez par-dessus toutes choses l'éternelle vérité, et 
n'ayez  jamais  que  du  mépris  pour  votre  extrême  bassesse. 
N'appréhendez  rien tant,  ne  blâmez et  ne fuyez  rien tant  que  vos 
péchés  et  vos  vices.  Ils  doivent  vous  affliger  plus  que  toutes  les 
pertes du monde. Il y en a qui ne marchent pas devant moi avec un 
coeur sincère ; mais guidés par une certaine curiosité présomptueuse, 
ils veulent découvrir mes secrets et pénétrer les profondeurs de Dieu, 
tandis  qu'ils  négligent  de  s'occuper  d'eux-mêmes  et  de  leur  salut. 
Ceux-là tombent souvent, à cause de leur orgueil et de leur curiosité, 
en de grandes fautes, parce que je m'oppose à eux. 

5. Craignez les jugements de Dieu : redoutez la colère du Tout-
Puissant ; ne scrutez point les oeuvres du Très-Haut ; mais sondez 
vos iniquités, le mal que tant de fois vous avez commis, le bien que 
vous  avez  négligé.  Plusieurs  mettent  toute  leur  dévotion  en  des 
livres, d'autres en des images, d'autres en des signes et des marques 
extérieures.  Quelques-uns m'ont souvent dans la bouche, mais  peu 
dans  le  coeur.  Il  en  est  d'autres  qui,  éclairés  et  purifiés 
intérieurement, ne cessent d'aspirer aux biens éternels, ont à dégoût 
les  entretiens  de  la  terre,  et  ne  s'assujettissent  qu'à  regret  aux 
nécessités de la nature. Ceux-là entendent ce que l'esprit de vérité dit 
en eux. Car il leur apprend à mépriser ce qui passe, à aimer ce qui 
dure éternellement, à oublier le monde, et à désirer le ciel, le jour et 
la nuit. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 4 

Je suis le Dieu tout-puissant : marchez en ma présence et soyez 
parfait.  Ainsi  parlait  le  Seigneur  au  père  des  croyants,  et  ce 
commandement s'adresse avec encore plus de force aux chrétiens qui 
ont contemplé dans le Fils de l'Homme le modèle de toute perfection. 

Aussi leur est-il dit : Soyez parfaits, comme votre Père céleste  
est parfait. Etonnant précepte qui, relevant notre incompréhensible 

87



bassesse,  nous  apprend  ce  qu'est  l'homme  racheté,  ce  qu'est  le 
chrétien  aux  yeux  de  Dieu.  Mais  comment,  faibles  créatures, 
courbées  sous  le  poids  de  la  chair,  approcherons-nous  de  cette 
perfection souveraine, à laquelle il nous est ordonné de tendre sans 
cesse ? Ecoutez Jésus-Christ : Je suis la voie, la vérité et la vie. Il est 
la voie qui conduit à Dieu, la vérité qui est Dieu même. Il est la vie 
promise à ceux qui marchent dans la vérité, qui font la vérité, selon 
le mot profond de l'Apôtre. 

Donc,  tout  en  Jésus-Christ  et  par  Jésus-Christ.  Unies  aux 
siennes,  nos  pensées,  nos affections,  nos œuvres se  divinisent ;  et 
comme la  perfection  du Fils  est  la  perfection  même du Père,  par 
notre union avec le Fils, qui commence sur la terre et se consommera 
dans le ciel, nous devenons parfaits comme le Père est parfait. Ainsi 
s'accomplit la prière du Christ :  Père saint, conservez en votre nom 
ceux  que  vous  m'avez  donnés,  afin  qu'il  soient  un  comme  nous  
sommes un.  Sanctifiez-les dans la vérité. Je me sanctifie pour eux  
moi-même, afin qu'ils soient sanctifiés dans la vérité. 

Mais cette grande union qui nous élève jusqu'à participer aux 
mérites infinis du Rédempteur ne s'effectue, ne l'oublions pas, qu'en 
proportion  du  sacrifice  que  nous  faisons  de  nous-mêmes.  Notre 
humilité en est la mesure, elle est le fruit du renoncement propre, du 
détachement, de l'abaissement qui nous anéantit devant Dieu. Là où 
l'amour  corrompu  de  soi,  là  où  la  nature  vit  encore,  l'union  avec 
Jésus-Christ  n'est  pas  complète.  Il  faut  mourir  à  soi-même,  à  ses 
désirs, à ses goûts, à sa volonté, à sa raison aveugle, pour être  un 
avec le Fils, comme il est un avec son Père, pour être sanctifié dans 
la vérité. Heureuse mort, qui nous met en possession de la véritable 
vie, de Dieu même et de sa sainteté, de la vérité éternelle !

5. Des merveilleux effets de l'amour divin 

1. Le fidèle : Je vous bénis, Père céleste, Père de Jésus-Christ, 
mon Seigneur, parce que vous avez daigné vous souvenir  de moi, 

88



pauvre  créature.  Ô  Père  des  miséricordes  et  Dieu  de  toute  
consolation, je vous rends grâce de ce que, tout indigne que j'en suis, 
vous voulez bien cependant quelquefois me consoler. Je vous bénis à 
jamais,  et  je  vous  glorifie  avec  votre  Fils  unique  et  l'Esprit 
consolateur, dans les siècles des siècles. Ô Seigneur mon Dieu, saint 
objet de mon amour ! quand vous descendrez dans mon coeur, toutes 
mes entrailles tressailliront de joie. Vous êtes la gloire et la joie de 
mon coeur. Vous êtes mon espérance et mon refuge au jour de la 
tribulation. 

2. Mais parce que mon amour est encore faible,  et ma vertu 
chancelante,  j'ai besoin d'être fortifié et consolé par vous ; visitez-
moi  donc  souvent,  et  dirigez-moi  par  vos  divines  instructions. 
Délivrez-moi  des passions  mauvaises,  et  retranchez  de mon coeur 
toutes  ces  affections  déréglées,  afin  que,  guéri  et  purifié 
intérieurement, je devienne propre à vous aimer, fort pour souffrir, 
ferme pour persévérer. 

3.  C'est  quelque  chose de grand que l'amour  et  un bien  au-
dessus de tous les biens. Seul il rend léger ce qui est pesant et fait 
qu'on peut supporter avec une âme égale toutes les vicissitudes de la 
vie. Il porte son fardeau sans en sentir le poids et rend doux ce qu'il y 
a  de  plus  amer.  L'amour  de  Jésus-Christ  est  généreux ;  il  fait 
entreprendre de grandes choses et il excite toujours à ce qu'il y a de 
plus parfait. L'amour aspire à s'élever et ne se laisse arrêter par rien 
de terrestre. L'amour veut être libre et dégagé de toute affection du 
monde,  afin  que ses  regards pénètrent  jusqu'à  Dieu sans  obstacle, 
afin qu'il ne soit ni retardé par les biens, ni abattu par les maux du 
temps.  Rien n'est plus doux que l'amour ; rien n'est plus fort, plus 
élevé, plus étendu, plus délicieux ; il n'est rien de plus parfait ni de 
meilleur au ciel et sur la terre, parce que l'amour est né de Dieu, au-
dessus de toutes les créatures. 

4. Celui qui aime, court, vole ; il est dans la joie, il est libre, et 
rien ne l'arrête. Il donne tout pour posséder tout, et il possède tout en 
toutes choses, parce qu'au-dessus de toutes choses il se repose dans le 

89



seul Être souverain, de qui tout bien procède et découle. Il ne regarde 
pas  aux dons,  mais  il  s'élève  au-dessus  de tous  les  biens,  jusqu'à 
Celui qui donne. L'amour souvent ne connaît point de mesure, mais, 
comme l'eau qui bouillonne, il déborde de toutes parts. Rien ne lui 
pèse, rien ne lui coûte, il tente plus qu'il ne peut, jamais il ne prétexte 
l'impossibilité, parce qu'il se croit tout possible et tout permis. Et à 
cause de cela  il  peut tout,  et  il  accomplit  beaucoup de choses qui 
fatiguent et qui épuisent vainement celui qui n'aime point. 

5. L'amour veille sans cesse ; dans le sommeil même il ne dort 
point.  Aucune fatigue ne le lasse, aucuns liens ne l'appesantissent, 
aucunes  frayeurs  ne  le  troublent ;  mais  tel  qu'une flamme vive  et 
pénétrante, il s'élance vers le ciel et s'ouvre un sûr passage à travers 
tous les obstacles. Si quelqu'un aime, il entend ce que dit cette voix. 
L'ardeur même d'une âme embrasée s'élève jusqu'à Dieu comme un 
grand cri : Mon Dieu ! mon amour ! vous êtes tout à moi, et je suis 
tout à vous. 

6. Dilatez-moi dans l'amour afin que j'apprenne à goûter   au 
fond de mon coeur combien il est doux d'aimer, et de se fondre et de 
se perdre dans l'amour. Que l'amour me ravisse et m'élève au-dessus 
de  moi-même,  par  la  vivacité  de  ses  transports.  Que je  chante  le 
cantique de l'amour, que je vous suive, ô mon bien-aimé, jusque dans 
les  hauteurs  de  votre  gloire,  que  toutes  les  forces  de  mon  âme 
s'épuisent à vous louer, et qu'elle défaille de joie et d'amour. Que je 
vous aime plus que moi, que je ne m'aime moi-même que pour vous, 
et que j'aime en vous tous ceux qui vous aiment véritablement, ainsi 
que  l'ordonne  la  loi  de  l'amour,  que  nous  découvrons  dans  votre 
lumière. 

7.  L'amour  est  prompt,  sincère,  pieux,  doux,  prudent,  fort, 
patient, fidèle, constant, magnanime, et il ne se recherche jamais ; car 
dès qu'on commence à se rechercher soi-même, à l'instant on cesse 
d'aimer. L'amour est circonspect, humble et droit, sans mollesse, sans 
légèreté, il ne s'occupe point de choses vaines, il est sobre, chaste, 
ferme, tranquille, et toujours attentif à veiller sur les sens. L'amour 

90



est obéissant et soumis aux supérieurs ; il est vil et méprisable à ses 
yeux.  Dévoué  à  Dieu  sans  réserve,  et  toujours  plein  de 
reconnaissance, il ne cesse point de se confier en lui, d'espérer en lui, 
lors même qu'il semble en être délaissé, parce qu'on ne vit point sans 
douleur dans l'amour. 

8.  Qui  n'est  pas  prêt  à  tout  souffrir  et  à  s'abandonner 
entièrement à la volonté de son bien-aimé, ne sait pas ce que c'est 
que d'aimer.  Il faut que celui qui aime embrasse avec joie tout ce 
qu'il  y  a  de  plus  dur  et  de  plus  amer,  pour  son  bien-aimé,  et 
qu'aucune traverse ne le détache de lui. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 5 

Dieu est amour, et celui qui demeure dans l'amour demeure en  
Dieu et Dieu en lui. Mais l'amour a ses temps d'épreuve, comme ses 
temps  de  jouissance.  Et  cette  vie  toute  entière  ne  doit  être  qu'un 
continuel exercice d'amour, ou la consommation d'un grand sacrifice, 
dont une vie éternelle ou un amour immuable sera le prix. 

Tous les caractères de la charité, détaillés par saint Paul, nous 
rappellent  l'idée de sacrifice,  et  l'amour  infini  lui-même n'a  pu se 
manifester pleinement à nous que par un sacrifice infini. Dieu a tant  
aimé le monde, qu'il a donné son Fils unique. Et notre amour pour 
Dieu ne peut non plus se manifester que par un sacrifice, non pas 
égal, il est impossible, mais semblable par le don de tout notre être 
ou une parfaite obéissance de notre esprit, de notre cœur et de nos 
sens à la volonté  de Celui  qui  nous  a tant  aimés.  C'est  alors que 
s'accomplit  cette  union  ineffable  que  Jésus-Christ,  à  sa  dernière 
heure, conjurait son Père d'opérer entre lui et la créature rachetée. 

Pendant que la nature vit encore en nous, quelque chose nous 
sépare de Dieu et de Jésus. Et l'amour de Jésus nous presse d'achever 
le sacrifice et de prononcer cette parole dernière, que le monde ne 
comprend pas, mais qui réjouit le ciel : Tout est consommé.

91



6. De l'épreuve du véritable amour 

1. Jésus-Christ : Mon fils, votre amour n'est encore ni assez fort 
ni assez éclairé. Le fidèle : Pourquoi, Seigneur ? Jésus-Christ : Parce 
qu'à la moindre contrariété, vous laissez là l’œuvre commencée, et 
que vous recherchez trop avidement les consolations. Celui qui aime 
fortement  demeure  ferme  dans  la  tentation,  et  ne  cède  point  aux 
suggestions artificieuses de l'ennemi. Dans le mauvais comme dans 
le bon succès, son coeur est également à moi. 

2.  Celui  dont  l'amour  est  éclairé  considère  moins  le  don de 
celui qui aime que l'amour de celui qui donne. L'affection le touche 
plus que le bienfait et il préfère son bien-aimé à tout ce qu'il reçoit de 
lui. Celui qui m'aime d'un amour généreux ne se repose pas dans mes 
dons,  mais  en moi  par-dessus  tous  mes  dons.  Ne croyez  pas  tout 
perdu  cependant  s'il  vous  arrive  de  sentir  pour  moi  ou  pour  mes 
saints  moins  d'amour  que  vous  ne  voudriez.  Cet  amour  tendre  et 
doux que vous éprouvez quelquefois est l'effet de la présence de la 
grâce et une sorte d'avant-goût de la patrie céleste ; il  n'y faut pas 
chercher  trop  d'appui  parce  qu'il  passe  comme  il  est  venu.  Mais 
combattre  les  mouvements  déréglés  de  l'âme  et  mépriser  les 
sollicitations du démon, c'est un grand sujet de mérite et la marque 
d'une solide vertu. 

3.  Ne  vous  troublez  donc  point  des  fantômes,  quels  qu'ils 
soient,  qui  obsèdent  votre  imagination.  Conservez  une  résolution 
ferme et une intention droite devant Dieu. Ce n'est point une illusion 
si quelquefois  vous êtes soudain ravi en extase et qu'aussitôt vous 
retombiez dans les pensées misérables qui occupent d'ordinaire votre 
coeur.  Car  vous  souffrez  alors  plus  que  vous  n'agissez ;  et  tant 
qu'elles vous déplaisent et que vous y résistez, c'est un mérite et non 
pas une chute. 

4.  Sachez  que l'antique  ennemi  s'efforce  d'étouffer  vos  bons 
désirs et de vous éloigner de tout pieux exercice, du culte des saints, 
de la méditation de mes douleurs et de ma mort, du souvenir si utile 

92



de vos péchés, de l'attention de veiller sur votre coeur, et du ferme 
propos  d'avancer  dans  la  vertu.  Il  vous  suggère  mille  pensées 
mauvaises  pour  vous  causer  du  trouble  et  de  l'ennui,  pour  vous 
détourner de la prière et des lectures saintes. Une humble confession 
lui  déplaît  et,  s'il  pouvait,  il  vous  éloignerait  tout  à  fait  de  la 
communion.  Ne  le  craignez  point  et  n'ayez  de  lui  aucune 
appréhension,  quoiqu'il  vous  tende  souvent  des  pièges  pour  vous 
surprendre. Rejetez sur lui seul les pensées criminelles et honteuses 
qu'il  vous  inspire.  Dites-lui :  Va,  esprit  immonde ;  rougis, 
malheureux ; il faut que tu sois étrangement pervers pour me tenir un 
pareil  langage.  Retire-toi  de  moi,  détestable  séducteur,  tu  n'auras 
jamais en moi aucune part ; mais Jésus sera près de moi comme un 
guerrier formidable, et tu demeureras confondu. J'aime mieux mourir 
et  souffrir  tous  les  tourments,  que  de  consentir  à  ce  que  tu  me 
proposes.  Tais-toi  donc,  ne  me  parle  plus ;  je  ne  t'écouterai  pas 
davantage, quoi que tu fasses pour m'inquiéter.  Le Seigneur est ma 
lumière  et  mon  salut,  que  craindrais-je ? Quand  une  armée  se 
rangerait  en bataille contre moi, mon coeur ne craindrait  pas.  Le 
Seigneur est mon aide et mon Rédempteur. 

5.  Combattez  comme  un  généreux  soldat,  et  si  quelquefois 
vous succombez par fragilité, reprenez un courage plus grand dans 
l'espérance d'être soutenu par une grâce plus forte ; et gardez-vous 
surtout  de  la  vaine  complaisance  et  de  l'orgueil.  C'est  ainsi  que 
plusieurs  s'égarent  et  tombent  dans  un  aveuglement  presque 
incurable. Que la chute de ces superbes qui présumaient follement 
d'eux-mêmes  vous  soit  une  leçon  continuelle  de  vigilance  et 
d'humilité. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 6 

Tous ceux qui disent : Seigneur, Seigneur, n'entreront pas dans 
le royaume des cieux ; mais celui qui fait la volonté de mon Père qui  
est au ciel, celui-là entrera dans le royaume des cieux. C'est par les 
œuvres que se connaît le véritable amour. Toujours prompt à obéir, 
jamais il ne se relâche, il ne se décourage jamais. 

93



Dans l'amertume et dans la joie, dans la consolation et dans la 
souffrance, il loue, il bénit également Celui qui frappe et qui guérit, 
selon ses divins conseils,  impénétrables  à la créature.  La tentation 
vient-elle l'éprouver,  il  combat,  il  résiste avec paix,  parce qu'il  ne 
compte point sur ses propres forces, et  n'attend la victoire  que du 
secours  d'en haut.  S'il  succombe  quelquefois,  il  se  relève  aussitôt 
sans trouble, humilié mais non abattu. Son repentir, quoique profond, 
est calme, parce qu'il est exempt de l'irritation de l'orgueil. Ses fautes 
l'affligent et ne l'étonnent point. Il connaît sa fragilité, et il en gémit, 
plein de confiance en la grâce qui le soutiendra,  s'il  lui est fidèle. 
Détaché de la terre et  de ses vanités  qu'on appelle  des biens,  que 
veut-il ?  Ce que Dieu veut :  il  n'a  point  d'autre  volonté  ni  d'autre 
désir. Quand le bien-aimé se retire et se dérobe à ses transports, loin 
de murmurer et loin de se plaindre, il s'avoue indigne de le posséder, 
et la privation qui le purifie, enflamme encore son ardeur. 

O  Jésus,  qu'elles  sont  merveilleuses  les  voies  par  où  vous 
conduisez les âmes qui vous aiment,  qui ont soif  de vous !  Tantôt 
vous  les  inondez  de  votre  joie,  tantôt  vous  les  délaissez  dans  les 
larmes : maintenant vous les prévenez, et puis elles semblent vous 
appeler  en  vain,  comme  l'épouse  du  divin  Cantique.  Epreuves  de 
tendresse et de miséricorde ! Ainsi épurées, ces âmes élues peu à peu 
se dégagent de leurs liens, elles s'élancent vers vous, et un dernier 
effort d'amour les porte au pied du trône où vous vous montrez sans 
voile. Alors la jouissance, alors l'allégresse et l'éternel rassasiement : 
Satiabor cum apparuerit !

7.  Qu'il  faut  cacher  humblement  les  grâces  que Dieu 
nous fait 

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  lorsque  la  grâce  vous  inspire  des 
mouvements de piété, il est meilleur pour vous et plus sûr de tenir 
cette grâce cachée, de ne vous en point élever, d'en parler peu et de 
ne  pas  vous  exagérer  sa  grandeur ;  mais  plutôt  de  vous  mépriser 
vous-même et de craindre une faveur dont vous êtes indigne. Il ne 

94



faut pas s'attacher trop à un sentiment qui bientôt peut se changer en 
un  sentiment  contraire.  Quand  la  grâce  vous  est  donnée,  songez 
combien vous êtes pauvre et misérable sans la grâce. Le progrès de la 
vie spirituelle ne consiste pas seulement à jouir des consolations de la 
grâce,  mais  à  en  supporter  la  privation  avec  humilité,  avec 
abnégation,  avec patience,  de sorte qu'alors on ne se relâche point 
dans  l'exercice  de  la  prière,  et  qu'on  n'abandonne  aucune  de  ses 
pratiques accoutumées. Faites, au contraire, tout ce qui est en vous le 
mieux que vous pourrez, selon vos lumières, et ne vous négligez pas 
entièrement vous-même à cause de la sécheresse et de l'angoisse que 
vous sentez en votre âme. 

2. Car il y en a beaucoup qui, au temps de l'épreuve, tombent 
aussitôt dans l'impatience et le découragement.  Cependant la voie de  
l'homme n'est pas toujours en son pouvoir. C'est à Dieu de consoler 
et de donner quand il veut, autant qu'il veut, et à qui il veut, comme il 
lui plaît, et non davantage. Des indiscrets se sont perdus par la grâce 
même  de  la  dévotion,  parce  qu'ils  ont  voulu  faire  plus  qu'ils  ne 
pouvaient,  ne  mesurant  point  leur  faiblesse,  mais  suivant  plutôt 
l'impétuosité  de leur coeur que le jugement  de la  raison. Et parce 
qu'ils ont aspiré, dans leur présomption, à un état plus élevé que celui 
où Dieu les voulait, ils ont promptement perdu la grâce.  Ils avaient 
placé leur demeure dans le ciel, et tout à coup on les a vus pauvres et 
délaissés dans leur misère, afin que par l'humiliation et le dénuement 
ils apprissent à ne plus tenter de s'élever sur leurs propres ailes, mais 
à se réfugier sous les miennes.  Ceux qui sont encore nouveaux et 
sans expérience dans les voies de Dieu peuvent aisément s'égarer et 
se briser sur les écueils, s'ils ne se laissent conduire par des personnes 
prudentes. 

3. Que s'ils veulent suivre leur sentiment plutôt que de croire à 
l'expérience des autres, le résultat leur en sera funeste, si toutefois ils 
s'obstinent  dans leur propre sens.  Rarement  ceux qui  sont  sages à 
leurs yeux se laissent humblement  conduire  par les autres.  Il  vaut 
mieux être  humble,  avec un esprit  et  des lumières  bornés,  que de 
posséder des trésors de science et de se complaire en soi-même. Il 

95



vaut mieux pour vous avoir peu, que beaucoup dont vous pourriez 
vous  enorgueillir.  Celui-là  manque  de  prudence  qui  se  livre  tout 
entier à la joie, oubliant son indigence passée, et cette chaste crainte 
du  Seigneur  qui  appréhende  de  perdre  la  grâce  reçue.  C'est  aussi 
manquer de vertu que de se laisser aller à un découragement excessif 
au temps de l'adversité et de l'épreuve, et d'avoir des pensées et des 
sentiments indignes de la confiance qu'on me doit. 

4.  Celui  qui,  durant  la  paix,  a  trop  de  sécurité,  se  trouve 
souvent  pendant  la  guerre  le  plus  timide  et  le  plus  lâche.  Si  ne 
présumant  jamais  de  vous-même,  vous  saviez  demeurer  toujours 
humble, modérer et régler les mouvements de votre esprit, vous ne 
tomberiez pas si vite dans le péril et le péché. C'est une pratique sage 
que de penser, durant la ferveur, à ce qu'on sera dans la privation de 
la lumière. Et quand vous en êtes en effet privé, songez qu'elle peut 
revenir et que je ne vous l'ai retirée pour un temps qu'en vue de ma 
gloire et pour exciter votre vigilance. Souvent une telle épreuve vous 
est  plus  utile  que  si  tout  vous  succédait  constamment  selon  vos 
désirs. Car pour juger du mérite, on ne doit pas regarder si quelqu'un 
a  beaucoup de  visions  ou  de consolations,  ou s'il  est  habile  dans 
l'Ecriture sainte, ou s'il occupe un rang élevé,  mais s'il est affermi 
dans la véritable humilité et rempli de la charité divine ; s'il cherche 
en  tout  et  toujours  uniquement  la  gloire  de  Dieu ;  s'il  est  bien 
convaincu de son néant ; s'il a pour lui-même un mépris sincère, et 
s'il se réjouit plus d'être méprisé des autres et humilié par eux, que 
d'en être honoré. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 7 

Reconnaître  sa  misère  et  ne  la  jamais  perdre  de  vue ; 
s'abandonner sans réserve entre les mains de Dieu, avec une foi vive 
et un obéissant amour : voilà toute la vie spirituelle, dont l'humilité 
est le premier fondement. 

Celui qui se dit au fond de son âme : Je ne suis rien que la 
faiblesse et l'indigence même, ne cherche point d'appui en soi, et met 
en Jésus sa seule espérance. Il suit avec simplicité les mouvements 

96



de la grâce, ne s'élève point dans la ferveur, et ne s'abat point dans la 
sécheresse,  toujours  satisfait,  pourvu  que  la  volonté  divine 
s'accomplisse en lui. L'orgueil, qui souvent se cache sous le voile de 
ce qu'il y a de plus saint, ne le séduit pas par le vain désir d'un état en 
apparence  plus  parfait,  auquel  il  n'est  point  appelé.  Fidèle  et 
tranquille  dans sa  voie,  il  dit  à  Dieu :  Donnez-moi  la  sagesse qui 
assiste près de votre trône, et ne me rejetez pas du nombre de vos 
enfants ;  car je suis  votre serviteur et  le fils  de votre servante,  un 
homme infirme, de peu de durée,  et  qui n'a point l'intelligence de 
votre jugement et de vos lois. 

Qu'il  aille  en  paix,  celui  dont  le  cœur  prie  ainsi :  Dieu  le 
regarde avec complaisance, et sa bénédiction reposera sur lui.

8. Qu'il faut s'anéantir soi-même devant Dieu 

1. Le fidèle : Je parlerai au Seigneur mon Dieu, bien que je ne  
sois que cendre et poussière. Si je me crois quelque chose de plus, 
voilà que vous vous élevez contre moi, et mes iniquités rendent un 
témoignage vrai et que je ne puis contredire. Mais si je m'abaisse, si 
je m'anéantis, et si je me dépouille de toute estime pour moi-même, 
et  que je  rentre  dans la  poussière  dont  j'ai  été  formé,  votre  grâce 
s'approchera de moi et votre lumière sera près de mon coeur ; alors 
tout  sentiment  d'estime,  même  le  plus  léger,  que  je  pourrais 
concevoir de moi disparaîtra pour jamais dans l'abîme de mon néant. 
Là vous me montrez à moi-même, vous me faites voir ce que je suis, 
ce que j'ai été, jusqu'où je suis descendu : car je ne suis rien, et je ne  
le savais pas.  Si vous me laissez à moi-même, que suis-je ? Rien 
qu'infirmité ; mais dès que vous jetez un regard sur moi, à l'instant je 
deviens fort et je suis rempli d'une joie nouvelle. Et certes cela me 
confond d'étonnement que vous me releviez ainsi tout d'un coup et 
me preniez avec tant de bonté entre vos bras, moi toujours entraîné 
par mon propre poids vers la terre. 

97



2. C'est votre amour qui opère cette merveille, qui me prévient 
gratuitement, qui ne se lasse point de me secourir dans les nécessités, 
qui me préserve des plus grands périls et, à vrai dire, me délivre de 
maux innombrables. Car je me suis perdu en m'aimant d'un amour 
déréglé ; mais en ne cherchant que vous, en n'aimant que vous, je 
vous ai trouvé et je me suis retrouvé moi-même, et l'amour m'a fait 
rentrer plus avant dans mon néant. Ô Dieu plein de tendresse ! vous 
faites  pour  moi  beaucoup  plus  que  je  ne  mérite,  ou  plus  que  je 
n'oserais espérer ou demander. 

3. Soyez béni, mon Dieu, de ce que tout indigne que je suis de 
recevoir de vous aucune grâce, cependant votre bonté généreuse et 
infinie ne cesse de faire du bien même aux ingrats et à ceux qui sont 
le plus éloignés de vous. Ramenez-nous à vous, afin que nous soyons 
reconnaissants,  humbles,  fervents,  parce que vous êtes notre salut, 
notre vertu et notre force. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 8 

Dieu  se  montre,  dans  l'Ecriture,  plein  d'une  immense 
compassion pour les fautes, si on peut dire, purement humaines. Mais 
il est sans pitié pour l'orgueil, principe de tout mal, pour l'orgueil qui 
est le crime propre de l'Ange rebelle, et qui s'attaque directement au 
souverain Etre. 

Il a dit :  Je suis Jéhovah, c'est mon nom, je ne donnerai point  
ma gloire à un autre. Or tout orgueil tend, par essence, à s'égaler à 
Dieu,  à  se  faire  Dieu.  Désordre  tel,  que  non  seulement  on  n'en 
conçoit pas de plus grand, mais qu'on hésiterait à le croire possible, 
s'il n'était sans cesse présent sous nos yeux, et si l'on n'en sentait pas 
le  germe  en  soi-même.  Ainsi  voyez  comme  Dieu  le  foudroie :  et 
d'abord  cette  ironie  qui  glace  l'âme  d'un  effroi  surnaturel :  Voici  
qu'Adam est devenu comme l'un de nous ; Adam, jeté nu, avec son 
péché,  sur  une  terre  maudite !  Adam  qui  venait  d'entendre  cette 
parole :  Tu mourras de mort :  Ses enfants  imitent  son crime,  leur 
orgueil s'élève sans mesure. 

98



Alors l'Esprit  divin :  Comment es-tu tombé, toi  qui te  levais  
comme l'astre du matin, qui disais en ton cœur : Je monterai dans les  
cieux,  je  poserai  mon  trône  au  dessus  des  étoiles,  et  je  serai  
semblable au Très-Haut ? Voilà que tu seras traîné aux enfers, dans  
la  profondeur  du  lac :  on  se  baissera  pour  te  voir. Lisez  dans 
l'Evangile  les  effroyables  malédictions  prononcées  contre  les 
Pharisiens  superbes,  tandis  que  celui  qui  s'abaisse  est  à  l'instant 
justifié. Une femme pleure aux pieds de Jésus, elle s'humilie de ses 
fautes,  elle  n'ose  presque  en  solliciter  le  pardon,  son  silence  seul 
supplie. Le Sauveur, ému, la console : Beaucoup de péchés lui seront  
remis, parce qu'elle a beaucoup aimé. Mais l'orgueil n'aime point : 
c'est encore là un de ses caractères et comme le type infernal. Il est le 
père de la haine, de l'envie, de la violence, de la fausse sécurité et de 
l'endurcissement.  Sorti  de  l'abîme,  il  s'y  replonge :  le  reste  est  le 
mystère de l'éternelle justice. 

O Dieu, ayez pitié de votre pauvre créature ! Le front dans la 
poussière, je m'anéantis devant vous. Je sens, je confesse ma misère, 
ma corruption profonde, ma désolante impuissance et tout ce qui à 
jamais me séparerait de vous, si votre grande miséricorde ne venait à 
mon  secours  par  le  don  gratuit  de  la  grâce.  Daignez,  daignez  la 
répandre en mon âme. Ne m'abandonnez pas, Seigneur : sauvez-moi,  
ou je vais périr. O Dieu, ayez pitié de votre pauvre créature.

9.  Qu'il  faut  rapporter  tout  à  Dieu  comme  à  notre 
dernière fin 

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  je  dois  être  votre  fin  suprême  et 
dernière,  si  véritablement  vous  désirez  être  heureux.  Cette  vue 
purifiera vos affections, qui s'abaissent trop souvent jusqu'à vous et 
aux créatures. Car si vous vous recherchez en quelque chose, aussitôt 
vous  tombez  dans  la  langueur  et  la  sécheresse.  Rapportez  donc 
principalement tout à moi, parce que c'est moi qui vous ai tout donné. 
Considérez  chaque  bien  comme  découlant  du  souverain  bien,  et 

99



songez que dès lors ils doivent tous remonter à moi comme à leur 
origine. 

2. En moi comme dans une source intarissable,  le petit  et le 
grand, le pauvre et le riche puisent l'eau vive, et ceux qui me servent 
volontairement et de coeur recevront grâce sur grâce. Mais celui qui 
cherchera sa gloire hors de moi, ou sa jouissance dans un autre bien 
que moi, sa joie ne sera ni vraie ni solide, et son coeur, toujours à la 
gêne,  toujours  à  l'étroit,  ne  trouvera  que  des  angoisses.  Ne  vous 
attribuez donc aucun bien, et n'attribuez à nul homme sa vertu ; mais 
rendez tout à Dieu, sans qui l'homme n'a rien. C'est moi qui vous ai 
tout donné et je veux que vous vous donniez à moi tout entier, j'exige 
avec une extrême rigueur les actions de grâce qui me sont dues. 

3. Ceci est la vérité qui dissipe la vanité de la gloire. Là où 
pénètrent la grâce céleste et la vraie charité, il  n'y a plus de place 
pour  l'amour-propre  ni  pour  l'envie,  qui  torturent  le  coeur.  Car 
l'amour divin subjugue tout et agrandit toutes les forces de l'âme. Si 
vous  écoutez  la  sagesse,  vous  ne  vous  réjouirez  qu'en  moi,  vous 
n'espérerez qu'en moi, parce que nul n'est bon que Dieu seul, à qui, 
en  tout  et  par-dessus  tout,  est  due  à  jamais  la  louange  et  la 
bénédiction. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 9 

Tout bien découle de Dieu, qui est le bien suprême, et tout ce 
qu'il fait est bon, parce qu'il le tire de lui. Il n'y a pas dans le monde 
d'autre mal que le péché : car la peine du péché n'est pas un mal, 
puisque,  supportée  patiemment,  elle  l'expie,  et  que  toujours  elle 
rétablit l'ordre que le péché avait troublé. 

Ainsi  nous tenons de Dieu la vie,  l'intelligence,  l'amour,  qui 
doit remonter perpétuellement vers sa source, et de nous-mêmes nous 
ne pouvons rien, pas même dire : Mon Père ! Car nous ne savons pas  
prier, et c'est l'Esprit qui demande en nous avec des gémissements  
ineffables. L'unique chose qui nous appartienne, c'est le péché, il est 
le fruit de notre volonté libre, et son salaire est la mort. 

100



Elevons-nous tant que nous voudrons dans notre pensée ; voilà 
ce que nous sommes.  Nous n'avons rien de plus que ce que Dieu 
nous donne dans sa bonté et sa miséricorde toute gratuite. Donc, à 
nous le mépris, la confusion, la honte, en nous trouvant si misérables, 
et à Dieu  la bénédiction, l'honneur, la gloire, la puissance, comme 
les saints le chantent dans le ciel, auprès du trône de l'Agneau.

10.  Qu'il  est  doux  de  servir  Dieu  et  de  mépriser  le 
monde 

1. Le fidèle :  Je vous parlerai  encore,  Seigneur,  et  je ne me 
tairai  point.  Je dirai  à mon Dieu,  mon Seigneur et mon Roi,  assis 
dans les hauteurs des cieux : Oh ! quelle abondance de douceur vous  
avez réservée pour ceux qui vous craignent. Et qu'est-ce donc pour 
ceux qui vous aiment, pour ceux qui vous servent de tout leur coeur ? 
Elles sont vraiment ineffables, les délices dont vous inondez ceux qui 
vous aiment, quand leur âme vous contemple. Vous m'avez montré 
principalement en ceci toute la tendresse de votre amour ; je n'étais 
pas, et vous m'avez créé ; j'errais loin de vous, vous m'avez ramené 
pour vous servir, et vous m'avez commandé de vous aimer. 

2. Ô source d'amour éternel, que dirai-je de vous ? Comment 
pourrai-je vous oublier, vous qui avez daigné vous souvenir de moi 
lorsque,  déjà  épuisé,  consumé,  je  penchais  vers  la  mort ?  Votre 
miséricorde envers votre serviteur a passé toute espérance, et vous 
avez répandu sur lui votre grâce et votre amour bien au-delà de tout 
ce qu'il pouvait mériter. Que vous rendrai-je pour une telle faveur ? 
car il n'est pas donné à tous de tout quitter, de renoncer au siècle pour 
embrasser la vie religieuse. Est-ce faire beaucoup que de vous servir, 
vous que doivent servir toutes les créatures ? Cela doit me sembler 
peu de chose ; mais ce qui me paraît grand et merveilleux, c'est que 
vous  daigniez  agréer  le  service  d'une  créature  si  pauvre  et  si 
misérable, et l'admettre parmi les serviteurs que vous aimez. 

101



3. Tout ce que j'ai, tout ce que je puis consacrer à votre service 
est à vous. Et néanmoins, prenant pour ainsi dire ma place, vous me 
servez plus que moi-même je ne vous sers. Voilà que le ciel et la 
terre, que vous avez créés pour le service de l'homme, sont devant 
vous,  et  chaque  jour  ils  exécutent  tout  ce  que  vous  leur  avez 
commandé.  C'est  peu encore ;  vous avez préparé pour l'homme le 
ministère  même  des  anges.  Mais  ce  qui  surpasse  tout,  vous  avez 
daigné le servir vous-même, et vous avez promis de vous donner à 
lui. 

4. Que vous rendrai-je pour tant de biens ? Ah ! si je pouvais 
vous servir tous les jours de ma vie ! si je pouvais même un seul jour 
vous servir  dignement ! Il est bien vrai  que vous êtes digne d'être 
servi  universellement,  digne  de  tout  honneur  et  d'une  louange 
éternelle.  Vous êtes vraiment mon Seigneur et je suis votre pauvre 
serviteur, qui doit vous servir de toutes mes forces et ne me lasser 
jamais de vous louer.  Je le veux ainsi,  je le désire ainsi ;  daignez 
suppléer vous-même à tout ce qui me manque. 

5. C'est un grand honneur, une grande gloire de vous servir, et 
de  mépriser  tout  à  cause  de  vous.   Car  ils  recevront  des  grâces 
abondantes, ceux qui se courbent sous votre joug très saint. Ils seront 
abreuvés de la délectable consolation de l'Esprit-Saint, ceux qui pour 
votre amour auront rejeté tous les plaisirs des sens. Ils jouiront d'une 
grande liberté d'esprit, ceux qui pour la gloire de votre nom seront 
entrés dans la voie étroite et auront renoncé à toutes les sollicitudes 
du monde. 

6. Ô aimable et douce servitude de Dieu, dans laquelle l'homme 
retrouve la vraie liberté et la sainteté ! Ô saint assujettissement de la 
vie  religieuse  qui  rend l'homme  agréable  à  Dieu,  égal  aux  anges, 
terrible  aux  démons,  respectable  à  tous  les  fidèles !  Ô  esclavage 
digne  à  jamais  d'être  désiré,  embrassé,  puisqu'il  nous  mérite  le 
souverain bien et nous assure une joie éternelle. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 10 

102



Le monde est tellement fasciné par les passions, qu'il ne peut 
rien comprendre à la félicité des enfants de Dieu. 

Quelquefois  il  les  plaint,  comme  le  monde  sait  plaindre,  en 
jetant sur eux un regard de mépris ; quelquefois il les contemple avec 
une sorte d'étonnement stupide. Il n'a nulle idée de ce qui se passe 
dans  l'âme unie  à  son Créateur,  nulle  idée  des  consolations  et  du 
calme délicieux dont elle jouit. Saint Paul s'écriant : Je surabonde de 
joie au milieu de mes tribulations, lui est un mystère inexplicable ; 
jamais il ne concevra cette joie pure, qui est justice et paix devant le  
Saint-Esprit. Quel est donc le partage du serviteur du monde ? Un 
immense ennui parsemé de quelques rares plaisirs, et, quand Dieu ne 
l'abandonne  pas  entièrement,  le  remords.  Creusez  dans  son  cœur, 
vous n'y trouverez que cela. Le remords est sa justice, et l'ennui sa 
paix. 

Ames chrétiennes, âmes détachées, qui avez renoncé au monde 
et à tout ce qui est du monde,  plaignez à votre tour les infortunés 
chargés encore de ses pesantes chaînes ; mais plaignez-les en vous 
humiliant aux pieds de Celui qui vous a délivrées, et dont la grâce, 
qui ne vous était  pas due, vous met en possession des seuls biens 
véritables. Gardez avec soin ce bon trésor que vous a confié le Père 
des lumières, de qui découle tout don parfait, et demandez-lui avec 
amour  qu'après  avoir  commencé  votre  joie  sur  la  terre,  il  la 
consomme un jour dans les cieux.

11. Qu'il faut examiner et modérer les désirs du coeur 

1. Jésus-Christ : Mon fils, il faut que vous appreniez beaucoup 
de choses que vous ne savez pas encore assez. 

2. Le fidèle : Et quoi, Seigneur ? 

3. Jésus-Christ : Vous devez soumettre entièrement vos désirs à 
ma volonté, ne point vous aimer vous-même, et ne rechercher en tout 
que  ce  qui  me  plaît.   Souvent  vos  désirs  s'enflamment  et  vous 

103



emportent  impétueusement,  mais  considérez  si  cette  ardeur  a  ma 
gloire pour motif ou votre intérêt propre. Si c'est moi que vous avez 
en  vue,  vous  serez  content,  quoi  que  j'ordonne ;  mais  si  quelque 
secrète recherche de vous-même se cache au fond de votre coeur, 
voilà ce qui vous abat et vous trouble. 

4.  Prenez donc garde de vous trop attacher  à  des  désirs  sur 
lesquels vous ne m'avez point consulté, de peur qu'ensuite vous ne 
veniez à vous repentir, ou que vous n'éprouviez du dégoût pour ce 
qui vous avait plu d'abord, et que vous aviez cru le meilleur. Car tout 
mouvement qui paraît bon ne doit pas être aussitôt suivi ; de même 
qu'on ne doit  pas non plus céder  sur-le-champ à ses répugnances. 
Quelquefois  il  est à propos de modérer le zèle le plus saint  et  les 
meilleurs désirs, de peur qu'ils ne préoccupent et ne distraient votre 
esprit,  ou  qu'en  les  suivant  indiscrètement  vous  ne  causiez  du 
scandale aux autres ; ou qu'enfin l'opposition que vous y trouverez ne 
vous jette vous-même dans le trouble et dans l'abattement. 

5.  Il  faut  aussi  quelquefois  user  de  violence  et  résister  aux 
convoitises des sens avec une grande force, sans prendre garde à ce 
que veut la chair et à ce qu'elle ne veut pas ; et travailler surtout à la 
soumettre à l'esprit malgré elle. Il faut la châtier et l'asservir jusqu'à 
ce que, prête à tout, elle ait appris à se contenter de peu, à aimer les 
choses simples et à ne jamais se plaindre de rien. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 11 

Nous avons un grand combat à soutenir : Contre notre esprit, 
qui  nous  égare,  séduit  par  de  fausses  lueurs  et  par  une  funeste 
curiosité. Contre nos désirs, qui nous troublent. Contre nos sens dont 
les convoitises souillent l'âme et la courbent vers la terre. 

Lamentable  condition  de  l'homme  déchu !  Mais  Dieu  ne  l'a 
point abandonné : il peut vaincre s'il veut. La foi réprime l'inquiétude 
maladive de l'esprit, et le fixe dans la vérité. Une entière soumission 
à la volonté divine produit la paix du coeur, en étouffant les vains 
désirs et ceux même qui trompent la piété par une apparence de bien. 

104



Enfin,  nous  triomphons  des  sens  par  la  prière,  l'humilité,  la 
pénitence, en châtiant le corps rebelle, et le réduisant en servitude. 

C'est dans cette guerre de chaque moment que le chrétien se 
perfectionne,  et  c'est,  en  combattant  avec  fidélité  qu'on  peut  dire 
comme l'Apôtre :  Je ne pense point être encore arrivé où j'aspire :  
mais oubliant ce qui est en arrière, et m'étendant à ce qui est devant,  
je cours au terme de la carrière pour saisir le prix que Dieu nous a  
destiné,  la félicité  céleste  à laquelle  il  nous a appelés  par Jésus-
Christ.

12. Qu'il faut s'exercer à la patience, et lutter contre 
ses passions 

1. Le fidèle : Seigneur mon Dieu, je vois combien la patience 
m'est nécessaire ; car cette vie est pleine de contradictions. Elle ne 
peut jamais être exempte de douleur et de guerre, quoi que je fasse 
pour avoir la paix. 

2. Jésus-Christ : Oui, mon fils ; mais je ne veux pas que vous 
cherchiez une paix telle que vous n'ayez ni tentations à vaincre, ni 
contrariétés  à  souffrir.  Croyez  au  contraire  avoir  trouvé  la  paix 
lorsque vous serez exercé par beaucoup de tribulations et éprouvé par 
beaucoup de traverses. Si vous dites que vous ne pouvez supporter 
tant de souffrances, comment supporterez-vous le feu du purgatoire ? 
De  deux  maux  il  faut  choisir  le  moindre ;  afin  donc  d'éviter  des 
supplices éternels, efforcez-vous d'endurer pour Dieu, avec patience, 
les maux présents. Pensez-vous que les hommes du siècle n'aient rien 
ou que peu de choses à souffrir ? C'est ce que vous ne trouverez pas, 
même en ceux qui semblent environnés de plus de délices. 

3.  Mais  ils  ont,  dites-vous,  des  plaisirs  en  abondance ;  ils 
suivent toutes leurs volontés et ainsi ils sentent peu le poids de leurs 
maux. Soit, je veux qu'ils aient tout ce qu'ils désirent ; combien cela 
durera-t'il ? Voilà que les riches du siècle s'évanouiront  comme la 
fumée, et il ne restera pas même un souvenir de leurs joies passées. 

105



Et durant leur vie même, ils ne s'y reposent pas sans amertume, sans 
ennui et sans crainte. Car souvent, là même où ils se promettaient la 
joie,  ils  rencontrent  le  châtiment  et  la  douleur,  et  avec  justice, 
puisqu'il  est  juste que l'amertume et  l'ignominie  accompagnent  les 
plaisirs qu'ils cherchent dans le désordre. 

4.  Oh !  que  tous  ces  plaisirs  sont  courts,  qu'ils  sont  faux, 
criminels,  honteux !  Et  cependant  des  malheureux,  enivrés  et 
aveuglés, ne le comprennent point ; mais semblables à des animaux 
sans  raison,  ils  exposent  leur  âme  à  la  mort  pour  quelques 
jouissances misérables dans une vie qui va finir. Pour vous, mon fils, 
ne  suivez  pas  vos  convoitises,  et  détachez-vous  de  votre  volonté.  
Mettez  vos  délices  dans  le  Seigneur,  et  il  vous  accordera ce que  
votre coeur demande. 

5. Si vous voulez goûter une véritable joie et des consolations 
plus  abondantes,  méprisez  toutes  les  choses  du  monde,  repoussez 
toutes les joies terrestres ; et je vous bénirai, je verserai sur vous mes 
inépuisables consolations. Plus vous renoncerez à celles que donnent 
les créatures, plus les miennes seront douces et puissantes. Mais vous 
ne les goûterez point sans avoir auparavant ressenti quelque tristesse, 
sans avoir travaillé, combattu. Une mauvaise habitude vous arrêtera ; 
mais vous la vaincrez par une meilleure. La chair murmurera ; mais 
elle sera contenue par la ferveur de l'esprit. L'antique serpent vous 
sollicitera,  vous  exercera ;  mais  vous  le  mettrez  en  fuite  par  la 
prière ;  et  en  vous  occupant  surtout  d'un  travail  utile,  vous  lui 
fermerez l'entrée de votre âme. 

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 12 

Toute  chair  a  péché.  Toute  chair  doit  souffrir.  C'est  la  loi 
présente de l'humanité, loi de justice, car Dieu ne serait pas Dieu si le 
désordre restait  impuni ;  loi d'amour,  car la souffrance acceptée et 
unie aux souffrances du Sauveur guérit l'âme et la rétablit dans l'état 
primitif d'innocence. 

106



De  quoi  donc  vous  plaignez-vous  quand  cette  loi  divine 
s'accomplit à votre égard ? Est-ce de ce que la miséricorde prend soin 
de  vous  régénérer ?  Est-ce  d'être  semblable  à  Jésus-Christ,  qui  a 
voulu, qui a dû, selon les paroles de l'Evangéliste, souffrir pour vous 
racheter ? Et il commença à leur enseigner comment il fallait que le  
Fils de l'homme souffrît beaucoup de douleurs, qu'il fût réprouvé par  
les  anciens,  les  souverains  pontifes  et  les  scribes,  et  mis  à  mort.  
Voilà la grande expiation ; mais, pour qu'elle nous soit appliquée, il 
est  nécessaire  que  nous  nous  la  rendions  propre  en  y  joignant  la 
nôtre. Le mystère du salut se consomme en chacun de nous sur la 
Croix. Et la Croix est l'unique félicité de la terre. Car il n'y en a point 
d'autre, que la parfaite soumission à l'ordre, d'où naissent le calme de 
la conscience et la paix du cœur. 

Le monde vous éblouit par ses joies apparentes, mais pensez-
vous donc que ses sectateurs, même les plus favorables, n'aient rien à 
souffrir ? Tourmentés par leurs convoitises, qui s'accroissent avec la 
jouissance,  en  vîtes-vous  jamais  un  seul  content ?  De  nouveaux 
désirs les dévorent sans cesse. Et n'ont-ils pas, d'ailleurs, autant que 
les autres, et plus que les autres, à supporter les maux de la vie, les 
soucis,  les  peines,  les  inquiétudes,  et  la  foule  innombrable  des 
maladies, filles des vices et des troubles secrets de l'âme ? Après cela 
arrive la fin : la justice exige sa dette ; ce riche de la terre est jeté nu 
dans la prison : En vérité, je vous le dis, il n'en sortira pas qu'il n'ait 
payé jusqu'à la dernière obole. 

Réjouissez-vous donc, vous que le Seigneur purifie, délivre dès 
ici-bas : accomplissez avec amour le sacrifice de justice.  Plusieurs 
disent : Qui nous montrera les biens ? Seigneur, la lumière de votre 
face a été marquée sur nous ? Vous avez donné la paix à mon cœur. 
C'est  pourquoi je m'endormirai  dans la paix,  et  je reposerai,  parce 
que vous m'avez, ô mon Dieu, affermi dans l'espérance.

107



13. Qu'il faut obéir humblement, à l'exemple de Jésus-
Christ

1. Jésus-Christ : Mon fils, celui qui cherche à se soustraire à 
l'obéissance se soustrait à la grâce ; et celui qui veut posséder seul 
quelque chose perd ce qui est à tous.

Quand on ne se soumet pas volontairement et de bon coeur à 
son  supérieur,  c'est  une  marque  que  la  chair  n'est  pas  encore 
pleinement assujettie, mais que souvent elle murmure et se révolte. 
Apprenez donc à obéir  avec promptitude à vos supérieurs si  vous 
désirez dompter votre chair.  Car l'ennemi du dehors est bien plus 
vite  vaincu  quand  l'homme  n'a  pas  la  guerre  au-dedans  de  soi. 
L'ennemi le plus terrible et le plus dangereux pour votre âme, c'est 
vous,  lorsque  vous  êtes  divisé  en  vous-même.   Il  faut  que  vous 
appreniez à vous mépriser sincèrement si vous voulez triompher de 
la chair et du sang.  L'amour désordonné que vous avez encore pour 
vous-même, voilà ce qui vous fait craindre de vous abandonner sans 
réserve à la volonté des autres. 

2. Est-ce donc cependant un si grand effort que toi, poussière et 
néant, tu te soumettes à cause de Dieu, lorsque moi le Tout-Puissant, 
moi  le  Très-Haut,  qui  ai  tout  fait  de  rien,  je  me  suis  soumis 
humblement à l'homme à cause de toi ?

Je me suis fait le plus humble et le dernier de tous afin que mon 
humilité t'apprît à vaincre ton orgueil.  Poussière, apprends à obéir, 
apprends à t'humilier,  terre et limon, à t'abaisser sous les pieds de 
tout le monde.  Apprends à briser ta volonté et à ne refuser aucune 
dépendance. 

3. Enflamme-toi de zèle contre toi-même et ne souffre pas que 
le moindre orgueil vive en toi ; mais fais-toi si petit et mets-toi si bas 
que  tout  le  monde  puisse  marcher  sur  toi  et  te  fouler  aux  pieds 
comme la boue des places publiques.

108



Fils  du  néant,  qu'as-tu  à  te  plaindre ?  Pécheur  couvert 
d'ignominie,  qu'as-tu à répondre,  quelque reproche qu'on t'adresse, 
toi qui as tant de fois offensé Dieu, tant de fois mérité l'enfer ?  Mais 
ma bonté t'a épargné parce que ton âme a été précieuse devant moi ; 
mais je ne t'ai point délaissé afin que tu connusses mon amour et que 
mes bienfaits ne cessassent jamais d'être présents à ton coeur, que tu 
fusses  toujours  prêt  à  te  soumettre,  à  t'humilier  et  à  souffrir  les 
mépris et la patience.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 13 

Il  n'existe  qu'une volonté  qui  ait  le  droit  essentiel  et  absolu 
d'être obéie, la volonté de l'Etre éternel qui a tout créé et qui conserve 
tout ;  et  de  là  l'admirable  prière  du  prophète-roi :  Enseignez-moi, 
Seigneur, à faire votre volonté parce que vous êtes mon Dieu. 

Cette  volonté  souveraine  a  des  ministres  pour  rappeler  ses 
ordonnances et en maintenir l'exécution dans la famille, dans l'Etat, 
dans l'Eglise ; et l'obéissance leur est due, parce qu'ils représentent 
Dieu  chacun  dans  son  ordre,  selon  les  degrés  d'une  sublime 
hiérarchie, qui remonte du père au roi, du roi au pontife, du pontife à 
Jésus-Christ, de Jésus-Christ à Celui qui l'a envoyé, et de qui toute 
paternité, du ciel et sur la terre, tire son nom, c'est à dire son autorité. 
Ainsi le devoir n'est autre chose que le commandement divin, et la 
vertu n'est que l'obéissance à ce commandement. 

Tout  péché,  au  contraire,  n'est,  comme  le  premier,  qu'une 
désobéissance,  une  révolte.  Et  l'homme est  conçu dans  la  révolte, 
puisqu'  il  est  conçu  dans  le  péché ;  d'où  cette  belle  et  profonde 
expression du Psalmiste :  Le pécheur est  rebelle  dès le sein de sa 
mère, et livré au mal dans ses entrailles. Aussi le sacrifice qui a expié 
le  péché  et  réparé  la  nature  humaine  consiste-t-il  essentiellement, 
suivant la doctrine du grand Apôtre, dans une obéissance infinie. 

Le Christ s'est rendu obéissant jusqu'à la mort, et la mort de la  
Croix. Et nous, misérables créatures, rachetées par cette prodigieuse 
obéissance,  nous  refuserions  d'obéir !  Nous  opposerions  notre 

109



volonté à la volonté du Tout-Puissant, par cet épouvantable orgueil 
qui a créé l'enfer, où, dans les ténèbres, dans le supplice, dans la rage 
et le désespoir,  dans l'ignominie de l'esclavage le plus abject et le 
plus  hideux,  l'ange  prévaricateur  et  ses  complices  répéteront 
éternellement : Je n'obéirai point ! Non serviam ! 

O  Dieu !  Préservez-moi  d'un  orgueil  aussi  insensé,  aussi 
criminel ! Que votre grâce m'apprenne à me soumettre à vous, et à 
tous ceux que vous avez préposés sur moi !  Je suis étranger sur la 
terre : ne me cachez point vos commandements. Mon âme, à toute  
heure, en rappelle le désir. Enseignez-moi, Seigneur, à faire votre 
volonté, parce que vous êtes mon Dieu.

14. Qu'il faut considérer les secrets jugements de Dieu 
pour ne pas s'enorgueillir du bien qu'on fait

1.  Le  fidèle :  Vous  faites  tomber  sur  moi  vos  jugements, 
Seigneur, et tous mes os ont tremblé d'épouvante,  et mon âme est 
dans une profonde terreur.

Interdit, effrayé, je considère que les cieux ne sont pas purs à 
vos yeux.  Si vous avez trouvé le mal dans vos anges, et si vous ne 
les avez pas épargnés, que sera-ce de moi ?  Les étoiles sont tombées 
du ciel ; moi, poussière, que dois-je attendre ?  Des hommes dont les 
oeuvres  paraissent  louables  sont  tombés  aussi  bas  qu'on  puisse 
tomber, et j'ai vu ceux qui se nourrissaient du pain des anges faire 
leurs délices de la pâture des pourceaux. 

2. Il n'est donc point de sainteté, Seigneur, si vous retirez votre 
main.

Point de sagesse qui soit utile, si vous ne la dirigez plus.  Point 
de force qui soit de secours, si vous cessez de la soutenir.  Point de 
chasteté assurée, si vous n'en prenez la défense.  Point de vigilance 
qui nous serve, si vous ne veillez vous-même pour nous.  Laissés à 
nous-mêmes, nous enfonçons dans les flots et nous périssons ; venez-

110



vous à nous, nous nous relevons et nous vivons.  Car nous sommes 
chancelants, mais vous nous affermissez ; nous sommes tièdes, mais 
vous nous enflammez. 

3. Oh ! que je dois avoir d'humbles et basses pensées de moi-
même ! que je dois estimer peu ce qui paraît de bien en moi !

Oh !  que  je  dois  m'abaisser  profondément,  Seigneur,  devant 
vos jugements impénétrables où je me perds comme dans un abîme, 
et  vois  que  je  ne  suis  rien  que  néant  et  un  pur  néant !   Ô poids 
immense ! ô mer sans rivages, où je ne retrouve rien de moi, où je 
disparais  comme le  rien au milieu du tout !  Où donc l'orgueil  se 
cachera-t'il ?  où  la  confiance  en  sa  propre  vertu ?   Toute  vanité 
s'éteint dans la profondeur de vos jugements sur moi. 

4. Qu'est-ce que toute chair devant vous ?  L'argile s'élèvera-
t'elle contre celui qui l'a formée ?

Comment  celui  dont  le  coeur  est  vraiment  soumis  à  Dieu 
pourrait-il s'enfler d'une louange vaine ?  Le monde entier ne saurait 
inspirer  d'orgueil  à  celui  que  la  vérité  a  soumis  à  son  empire,  et 
jamais il ne sera ému des applaudissements des hommes, celui dont 
toute l'espérance est affermie en Dieu.  Car ceux qui parlent ne sont 
rien ; ils s'évanouiront avec le bruit de leurs paroles : mais la vérité  
du Seigneur demeure éternellement.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 14 

Une des plus dangereuses tentations et des plus déliées est celle 
de l'orgueil dans le bien. Pour peu qu'elle se relâche de sa vigilance, 
l'âme  que  la  grâce  avait  élevée  au-dessus  de  la  nature  et  de  sa 
corruption glisse imperceptiblement et retombe en elle-même. 

On  s'est  garanti  de  certaines  fautes,  on  a  pratiqué  certaines 
vertus ;  l'amour-propre  s'arrête  à  cette  pensée,  et  s'y  repose  avec 
complaisance.  On se regarde,  on est  content  de soi,  on se préfère 
peut-être  à  tel  ou  tel  autre ;  et  l'on  en  vient  jusqu'à  s'attribuer 
secrètement les dons de Dieu, un des crimes qui offensent le plus ce 

111



Dieu jaloux et vengeur, qui ne donnera sa gloire à nul autre, et qui 
résiste aux superbes. 

Que fait-il cependant ? Il se retire, il délaisse cet insensé qui 
comptait sur ses forces, il l'abandonne à son orgueil. Alors arrivent 
ces  chutes  terribles  qui  étonnent  et  consternent,  ces  chutes 
inattendues, effrayants exemples des jugements divins. Malheur à qui 
s'appuie sur sa propre justice ! La ruine l'attend. 

Je ne sens, disait l'Apôtre,  rien en moi qui m'accuse ; mais je  
ne suis pas pour cela purifié, car celui qui me juge, c'est le Seigneur. 
Et  le  prophète-roi :  Purifiez-moi  de  mes  fautes  cachées,  oubliez  
celles  que  j'ignore,  et pardonnez-moi  celles  d'autrui ; prière 
admirable,  qui rappelle à l'homme cette funeste communication du 
mal,  en vertu de laquelle il  est,  hélas ! si peu de péchés purement 
personnels. 

Donc  nul  refuge,  nulle  assurance  que  dans  l'humilité,  dans 
l'aveu sincère, dans la conviction et le sentiment toujours présents de 
notre profonde misère, joints à la confiance en Dieu seul. Prosternés 
à ses pieds, disons-lui avec le Psalmiste :  Ma honte est sans cesse  
devant moi, et la confusion a couvert mon visage : Seigneur, vous ne 
méprisez point un cœur contrit et humilié !

15. De ce que nous devons être et faire quand il s'élève 
quelque désir en nous

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  dites  en  toutes  choses :  Seigneur, 
qu'il soit ainsi, si c'est votre volonté ; Seigneur, que cela se fasse en 
votre nom, si vous devez en être honoré.

Si vous voyez que cela me soit bon, si vous jugez que cela me 
soit  utile,  alors donnez-le-moi,  afin que j'en use pour votre gloire. 
Mais si vous savez que cela me nuira ou ne servira point au salut de 
mon  âme,  éloignez  de  moi  ce  désir.   Car  tout  désir  n'est  pas  de 
l'Esprit-Saint,  même lorsqu'il paraît bon et juste à l'homme.  Il est 

112



difficile de discerner avec certitude si c'est l'esprit bon ou mauvais 
qui vous porte à désirer ceci ou cela, ou même votre esprit propre.  Il 
s'est  trouvé  à  la  fin  que  plusieurs  étaient  dans  l'illusion,  qui 
semblaient d'abord être conduits par le bon esprit. 

2. Ainsi, tout ce qui se présente de désirable à votre esprit, vous 
devez le désirer toujours et le demander avec une grande humilité de 
coeur,  et  surtout  avec une pleine résignation,  vous abandonnant  à 
moi sans réserve et disant :

Seigneur, vous savez ce qui est le mieux ; que ceci ou cela se 
fasse comme vous le voulez.  Donnez ce que vous voulez, autant que 
vous le voulez et quand vous le voulez.  Faites de moi ce qu'il vous 
plaira, selon ce que vous savez être bon, et pour votre plus grande 
gloire.  Placez-moi où vous voudrez et disposez absolument de moi 
en toutes choses.  Je suis dans votre main, tournez-moi et retournez-
moi en tout sens à votre gré.  Voilà que je suis prêt à vous servir en 
tout. Car je ne désire point vivre pour moi,  mais pour vous seul : 
heureux si je le pouvais dignement et parfaitement. 

3. Prière  pour demander à Dieu la  grâce d'accomplir  sa 
volonté

Le fidèle :  Accordez-moi,  ô bon Jésus !  votre grâce ;  qu'elle  
soit  en moi,  qu'elle  agisse avec moi,  et  qu'elle  demeure avec moi 
jusqu'à la fin.  Faites que je désire et veuille toujours ce qui vous est 
le plus agréable et ce que vous aimez le plus.  Que votre volonté soit 
la mienne ; et que ma volonté suive toujours la vôtre et jamais ne s'en 
écarte en rien.  Qu'uni à vous, je ne veuille ni ne puisse vouloir que 
ce que vous voulez ; et qu'il en soit ainsi de ce que vous ne voulez 
pas. 

4. Donnez-moi de mourir à tout ce qui est du monde, et d'aimer 
être oublié et méprisé du siècle à cause de vous.

Faites que je me repose en vous par-dessus tout ce qu'on peut 
désirer, et que mon coeur ne recherche sa paix qu'en vous.  Vous êtes 
la véritable paix du coeur, son unique repos ; hors de vous, tout pèse 

113



et  inquiète.  Dans  cette  paix,  c'est-à-dire  en  vous  seul,  éternel  et 
souverain bien, je dormirai et je me reposerai ! Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 15 

Jamais satisfait pleinement de ce qu'il est, de ce qu'il possède, 
fatigué du vide de son cœur, toujours inquiet, toujours aspirant à je 
ne sais quel bien qui le fuit toujours, l'homme n'a pas un moment de 
vrai repos, et sa vie s'écoule dans les désirs. Ce n'est pas seulement 
une grande misère, mais encore un grand danger :  car la racine de 
tous les maux est la convoitise, et plusieurs, en s'y livrant ont perdu  
la foi, et se sont engagés dans une multitude de douleurs. 

L'imagination, qui, en cet état, se porte avec force vers tout ce 
qui l'attire, obscurcit la raison, ébranle et entraîne la volonté même. 
Et ainsi l'on doit s'attacher soigneusement à la réprimer, lors même 
que les objets qui l'occupent paraîtraient exempts de toute espèce de 
mal, et qu'on croirait ne chercher dans ses rêves qu'un soulagement 
permis  et  une  distraction  innocente.  La  piété  elle-même  s'égare 
aisément, si elle n'est en garde contre les désirs en apparence les plus 
saints. Nous ne savons ni  ce qui nous est bon, ni  ce qui nous est 
nuisible.  Tantôt  nous  souhaiterons  d'être  délivrés  d'une  croix 
nécessaire  peut-être  à  notre  salut ;  tantôt,  dans  un  mouvement 
indiscret de ferveur, nous en souhaiterons une autre sous laquelle nos 
forces succomberaient, si elle nous était imposée. 

Que faire-donc ? Demander à Dieu que sa volonté se fasse en 
nous et hors de nous, y conformer la nôtre entièrement, et renfermer 
en elle tous nos désirs. Nous ne trouverons de paix et de sécurité que 
dans ce parfait abandon entre les mains de notre Père. Mon Père, non 
pas ce que je veux, mais ce que vous voulez.

114



16.  Qu'on  ne  doit  chercher  qu'en  Dieu  la  vraie 
consolation

1. Le fidèle : Tout ce que je puis désirer ou imaginer pour ma 
consolation, je ne l'attends point ici, mais dans l'avenir.

Quand je posséderais seul tous les biens du monde, quand je 
jouirais seul de tous ses délices, il est certain que tout cela ne durerait 
pas longtemps.  Ainsi, mon âme, tu ne peux trouver de soulagement 
véritable et de joie sans mélange qu'en Dieu, qui console les pauvres 
et relève les humbles.  Attends un peu, mon âme, attends sa divine 
promesse, et tu posséderas dans le ciel tous les biens en abondance. 
Si  tu  recherches  trop avidement  les  biens  présents,  tu  perdras  les 
biens éternels et célestes.  Use des uns et désire les autres.  Aucun 
bien temporel ne saurait te rassasier parce que tu n'as point été créée 
pour en jouir. 

2. Quand tu posséderais tous les biens créés, ils ne pourraient te 
rendre heureuse ni contente ; en Dieu, qui a tout créé, en lui seul est 
ta félicité et tout ton bonheur.

Bonheur non pas tel que se le figurent et que l'aiment les amis 
insensés du monde,  mais tel  que l'attendent  les vrais serviteurs de 
Jésus-Christ, et tel que le goûtent quelquefois par avance les âmes 
pieuses et  les cœurs purs,  dont l'entretien est  dans le ciel.   Toute 
consolation  humaine  est  vide  et  dure  peu.   La  vraie,  la  douce 
consolation  est  celle  que  la  vérité  fait  sentir  intérieurement. 
L'homme pieux porte avec lui partout Jésus, son consolateur, et lui 
dit : Seigneur, soyez près de moi en tout temps et en tout lieu.  Que 
ma  consolation  soit  d'être  volontiers  privé  de  toute  consolation 
humaine.  Et si la vôtre me manque aussi, que votre volonté et cette 
juste  épreuve  me  soient  une  consolation  au-dessus  de  toutes  les 
autres.   Car vous ne serez pas toujours irrité,  et  vos menaces ne  
seront point éternelles.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 16 

115



Toute créature gémit,  dit  l'Apôtre ; et,  de siècle  en siècle,  le 
monde entier  le  redit  après  lui.  Que cherchez-vous donc dans  les 
créatures ?  Que  leur  demandez-vous,  et  que  peuvent-elles  vous 
donner ? Toujours agitées, pleines de trouble, ainsi que vous, elles 
souhaitent le repos, et ne le trouvent point. Comment la paix vous 
viendrait-elle  du  sein  même  de  l'angoisse  et  des  orages 
perpétuellement soulevés par les passions ? 

Cessez de vous abuser ; cessez de dire aux tempêtes : Calmez-
moi. Le calme est en Dieu, et n'est que là. En lui seul est le repos, la 
paix,  la  joie,  la  consolation.  Tournez-vous  donc  vers  le  Seigneur  
votre Dieu, et renoncez à tout le reste : alors, seulement alors, vous 
commencerez à jouir de la vraie félicité. 

"Rien,  non,  rien  n'est  comparable  au  bonheur  de  celui  qui, 
méprisant les sens, détaché de la chair et du monde, ne tient plus aux 
choses  humaines  que  par  les  seuls  liens  de la  nécessité,  converse 
uniquement avec Dieu et avec lui-même, et, s'élançant au-dessus des 
objets sensibles, ne vit que des divines clartés qu'il conserve en soi 
toujours pures, toujours brillantes, sans aucun mélange des ombres 
de la terre, et des vains fantômes errant ici-bas autour de nous ; qui, 
réfléchissant  comme  un  miroir  céleste  Dieu  et  ses  éblouissantes 
perfections,  sans  cesse  ajoute  à  la  lumière  une lumière  plus  vive, 
jusqu'au moment où, la vérité dissipant tous les nuages, il arrive à la 
source même de toute lumière, à l'éternelle fontaine de splendeur, fin 
bienheureuse de son être et de son immortel ravissement."

17. Qu'il  faut remettre à Dieu le soin de ce qui  nous 
regarde

1. Jésus-Christ : Mon fils, laissez-moi agir avec vous comme il 
me plaît ; car je sais ce qui vous est bon.

Vos pensées sont celles de l'homme et vos sentiments sont, en 
beaucoup de choses, conformes aux penchants de son coeur. 

116



2.  Le  fidèle :  Il  est  vrai,  Seigneur ;  vous  prenez  de  moi 
beaucoup plus de soin que je n'en puis prendre moi-même.

Il est menacé d'une prompte chute,  celui qui ne s'appuie pas 
uniquement sur vous.  Pourvu, Seigneur, que ma volonté demeure 
droite et qu'elle soit affermie en vous, faites de moi tout ce qu'il vous 
plaira, car tout ce que vous ferez de moi ne peut être que bon.  Si 
vous voulez que je sois  dans les ténèbres,  soyez  béni ;  et  si  vous 
voulez  que  je  sois  dans  la  lumière,  soyez  encore  béni.   Si  vous 
daignez me consoler, soyez béni ; et si vous voulez que j'éprouve des 
tribulations, soyez également toujours béni. 

3. Jésus-Christ :  Mon fils,  c'est ainsi que vous devez être,  si 
vous ne voulez pas vous séparer de moi.

Il faut que vous soyez préparé à la souffrance autant qu'à la 
joie,  au  dénuement  et  à  la  pauvreté  autant  qu'aux  richesses  et  à 
l'abondance. 

4. Le fidèle : Seigneur, je souffrirai volontiers pour vous tout 
ce que vous voudrez qui vienne sur moi.

Je veux recevoir  indifféremment de votre main,  le bien et le 
mal,  les  douceurs et  les amertumes,  la joie et  la tristesse,  et  vous 
rendre grâce de tout ce qui m'arrivera.  Préservez-moi à jamais de 
tout péché et je ne craindrai ni la mort, ni l'enfer.  Pourvu que vous 
ne me rejetiez  pas, et que vous ne m'effaciez pas du livre de vie, 
aucune tribulation ne peut me nuire.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 17 

On  ne  saurait  trop  le  répéter,  la  vie  chrétienne  consiste 
uniquement à vouloir ce que Dieu veut, et à ne vouloir que ce qu'il 
veut.  Presque toujours nos  désirs  nous trompent,  par  une suite  de 
notre ignorance et  de notre corruption.  Mais Dieu sait  tout ce qui 
nous est caché : il connaît les secrètes dispositions de notre cœur, la 
mesure de notre faiblesse, les épreuves auxquelles il est bon que nous 
soyons soumis, les secours nécessaires pour les supporter ; car il ne 

117



permettra  pas  que  nous  soyons  tentés  au-delà  de  nos  forces :  sa 
sagesse est infinie, et il nous a aimés jusqu'à donner pour nous son 
Fils unique. 

Quelle confiance, quelle paix ne devons-nous pas trouver dans 
cette pensée ! Quoi de plus doux que de s'abandonner sans réserve à 
Celui qui a tout fait pour sa pauvre créature, que de se perdre en lui 
par l'union intime de notre volonté à la sienne, ne nous réservant rien 
que l'action de grâce et l'amour, de sorte que notre âme, notre être 
entier s'exhale en quelque sorte dans cette parole qui comprend tout : 
Mon Seigneur et mon Dieu.

18.  Qu'il  faut  souffrir  avec  constance  les  misères  de 
cette vie à l'exemple de Jésus-Christ

1. Jésus-Christ : Mon fils, je suis descendu du ciel pour votre 
salut ; je me suis chargé de vos misères, afin de vous former par mon 
exemple à la patience, et de vous apprendre à supporter les maux de 
cette vie sans murmurer.

Car  depuis  l'heure  de  ma  naissance  jusqu'à  ma  mort  sur  la 
croix, je n'ai jamais été sans douleur.  J'ai vécu dans une extrême 
indigence des choses de ce monde ;  j'ai  entendu souvent bien des 
plaintes  de  moi ;  j'ai  souffert  avec  douceur  les  affronts  et  les 
outrages ;  je  n'ai  recueilli  sur  la  terre,  pour  mes  bienfaits,  que de 
l'ingratitude ;  pour  mes  miracles,  que  des  blasphèmes ;  pour  ma 
doctrine, que des censures. 

2.  Le  fidèle :  Puisque  vous  avez  montré,  Seigneur,  tant  de 
patience  durant  votre  vie,  accomplissant  par  là,  d'une  manière 
parfaite, ce que votre Père demandait de vous, il est bien juste que 
moi, pauvre pécheur, je souffre patiemment ma misère selon votre 
volonté, et que je porte pour mon salut, aussi longtemps que vous le 
voudrez, le poids de cette vie corruptible.

118



Car,  bien  que  la  vie  présente  soit  pleine  de  douleurs,  elle 
devient cependant, par votre grâce, une source abondante de mérites, 
et  votre  exemple  suivi  par  vos  saints  la  rend  plus  supportable  et 
précieuse, même aux faibles.  Elle est aussi beaucoup plus remplie de 
consolations que dans l'ancienne loi, quand les portes du ciel étaient 
encore fermées, que la voie du ciel semblait plus obscure, et que si 
peu s'occupaient de chercher le royaume de Dieu.  Les justes mêmes, 
à  qui  le  salut  était  réservé,  ne  pouvaient  entrer  dans  le  royaume 
céleste qu'après la consommation de vos souffrances et le tribut sacré 
de votre mort. 

3. Oh ! quelles grâces ne dois-je pas vous rendre,  de ce que 
vous avez daigné me montrer, et à tous les fidèles, la voie droite et 
sûre qui conduit à votre royaume éternel !

Car votre vie est notre voie et  par une sainte patience,  nous 
marchons vers vous, qui êtes notre couronne.  Si vous ne nous aviez 
précédés et instruits, qui songerait à vous suivre ?  Hélas ! combien 
resteraient en arrière, et bien loin, s'ils n'avaient sous les yeux vos 
exemples  sacrés !   Après  tant  de  miracles  et  d'instructions,  nous 
sommes  encore  tièdes ;  que  serait-ce  si  tant  de  lumières  ne  nous 
guidait sur vos traces !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 18 

La vie de l'homme sur la terre est pleine de douleur, de misères, 
de souffrances : Qui ne le sait ? Nous sommes visiblement punis, et 
comme  la  justice  qui  nous  châtie  est  toute-puissante,  nul  moyen 
d'échapper au châtiment. Or, en cet état, la sagesse humaine n'a vu 
que le choix entre  deux partis,  ou de se raidir  contre  la  nature et 
dénier le supplice, ou d'y chercher une distraction dans la volupté. 
Elle a demandé le bonheur à l'orgueil et aux sens, et, trompée dans 
ses espérances, elle s'est voilée la tête en disant : Il n'y a point de 
remède. 

Le  monde  en  était  là,  quand  tout  à  coup  une  voix  s'élève : 
Heureux  ceux  qui  pleurent ! Les  peuples  écoutent  et  s'étonnent : 

119



quelque chose de nouveau se  remue en eux :  ils  comprennent,  ils 
goûtent la joie des larmes,  et  du haut de la Croix où  l'homme de 
douleurs est attaché, un fleuve inépuisable de consolations inconnues 
coule sur le genre humain. La vie a perdu sa tristesse, depuis que, 
baigné d'une sueur de sang, et dans les transes de l'agonie, Jésus s'est 
écrié : Mon âme est triste jusqu'à la mort. 

Elle  n'a  plus  assez  de  souffrances  pour  le  repentir  qui  les 
cherche,  pour l'amour qui  les désire et  qui s'y complaît.  Qu'est-ce 
donc que cette  merveille ?  O Fils  du Dieu  vivant,  c'est  que votre 
lumière a éclairé le monde, et que votre grâce l'a touché : c'est que 
l'homme, sorti de sa voie, l'a retrouvée en vous,  qui êtes la voie la  
vérité et la vie : c'est qu'il a conçu qu'après le péché, le seul bien qui 
reste est l'expiation, et il a dit en regardant la Croix : Ou souffrir ou 
mourir. 

Victime sainte,  Agneau de Dieu, qui ôtez le péché du monde, 
donnez-moi  de  souffrir  avec  vous  et  de  mourir  en  unissant  mes 
dernières  souffrances  à  celles  qui  nous  ont  rouvert  le  ciel  que  le 
péché nous avait fermé !

19.  De  la  souffrance  des  injures,  et  de  la  véritable 
patience

1.  Jésus-Christ :  Pourquoi  ces  paroles,  mon  fils ?  Cessez  de 
vous plaindre, en considérant mes souffrances et celles des saints.

Vous n'avez pas encore résisté jusqu'au sang.   Ce que vous 
souffrez est peu en comparaison de ce qu'on souffert tant d'autres, qui 
ont  été  éprouvés  et  exercés  par  de  si  fortes  tentations,  par  des 
tribulations  si  pesantes.   Rappelez  donc  à  votre  esprit  les  peines 
extrêmes des autres, afin d'en supporter paisiblement de plus légères. 
Que si elles ne vous paraissent pas légères, prenez garde que cela ne 
vienne de votre impatience.  Cependant, grandes ou petites, efforcez-
vous de les souffrir patiemment. 

120



2. Plus vous vous disposez à souffrir,  plus vous montrez  de 
sagesse et acquérez de mérites. La ferme résolution et l'habitude de 
souffrir vous rendront même la souffrance moins dure.

Ne dites pas :  Je ne puis supporter cela d'un tel  homme ; ce 
sont des offenses qu'on n'endure point. Il m'a fait un très grand tort, 
et il me reproche des choses auxquelles je n'ai jamais pensé ; mais 
d'un autre je le souffrirais avec moins de peine, et comme je croirais 
devoir le souffrir.  Ce discours est insensé ; car au lieu de considérer 
la  vertu  de  patience  et  ce  qui  doit  la  couronner,  c'est  regarder 
seulement à l'injure et à la personne de qui on l'a reçue. 

3.  Celui-là  n'a  pas  la  vraie  patience  qui  ne  veut  souffrir 
qu'autant qu'il lui plaît et de qui il lui plaît.

L'homme  vraiment  patient  n'examine  point  qui  l'éprouve,  si 
c'est son supérieur, son égal ou son inférieur, un homme de bien ou 
un méchant.  Mais, indifférent sur les créatures, il reçoit de la main 
de Dieu, avec reconnaissance et aussi souvent qu'il le veut, tout ce 
qui lui arrive de contraire, et l'estime un grand gain.  Car Dieu ne 
laissera sans récompense aucune peine, même la plus légère, qu'on 
aura soufferte pour lui. 

4.  Soyez  donc  prêt  au  combat  si  vous  voulez  remporter  la 
victoire.

On ne peut obtenir sans combat la couronne de la patience ; et 
refuser de combattre, c'est refusé d'être couronné.  Si vous désirez la 
couronne, combattez courageusement, souffrez avec patience.  On ne 
parvient pas au repos sans travail, ni sans combat à la victoire. 

5. Le fidèle : Seigneur, que ce qui paraît impossible à la nature 
me devienne possible par votre grâce.

J'ai,  vous  le  savez,  peu  de  force  pour  souffrir ;  la  moindre 
adversité  m'abat  aussitôt.   Faites  que  j'aime,  que  je  désire  d'être 
exercé, affligé pour votre nom, car subir l'injure et souffrir pour vous 
est très salutaire à mon âme.

121



Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 19 

Si nous avons souvent à souffrir du prochain, il n'a pas moins à 
souffrir de nous, et c'est pourquoi l'Apôtre dit : Portez le fardeau les 
uns des autres, et ainsi vous accomplirez la loi de Jésus-Christ. 

Mais je vous entends : il y a des choses qu'il est dur, dites-vous, 
et difficile de supporter. Eh bien, votre mérite en sera plus grand. La 
grâce ne nous est donnée que pour cela, pour que vous fassiez avec 
elle ce qui serait impossible à la nature seule. D'ailleurs, que vous 
arrive-t-il que Dieu n'ait prévu, que Dieu n'ait voulu ? La patience 
n'est donc qu'une soumission douce et calme à ce qu'il ordonne, et 
sans elle nous vivons dans un trouble perpétuel ; car qui a résisté à 
Dieu, et a eu la paix ? Et combien ne faut-il pas qu'il soit lui-même 
patient avec vous ! Descendez dans votre conscience,  et répondez. 
N'a-t-il rien à supporter de vous, rien à vous pardonner ? 

Oui, le Seigneur est patient et rempli de miséricorde. Soyons 
donc aussi  patients  envers  tous.  L'homme patient  vaut  mieux que 
l'homme fort :  et  celui  qui  domine  son âme,  mieux  que celui  qui 
réduit  les  villes.  Je  me  suis  tu,  disait  David  en  prophétisant  les 
souffrances du Christ, je me suis tu, et je n'ai point ouvert la bouche ; 
et un autre prophète : il s'est tu, comme l'agneau devant celui qui le 
tond. 

Qui oserait après cela murmurer, s'irriter, rendre offense pour 
offense ? O Jésus ! soyez notre modèle. Vous nous avez appris à dire 
à Dieu : Remettez-nous nos dettes, comme nous les remettons à ceux  
qui nous doivent. Voilà ce que nous demandons chaque jour, ce que 
chaque jour nous promettons, et malheur à celui dont la prière sera 
trouvée menteuse !

122



20. De l'aveu de son infirmité, et des misères de cette 
vie

1. Le fidèle :  Je confesserai contre moi mon injustice, je vous 
confesserai, Seigneur, mon infirmité.

Souvent  un rien m'abat  et  me jette  dans la  tristesse.   Je me 
propose d'agir avec force ; mais à la moindre tentation qui survient, 
je tombe dans une grande angoisse.  Souvent c'est la plus petite chose 
et la plus méprisable qui me cause une violente tentation.  Et quand 
je ne sens rien en moi-même et que je me crois un peu en sûreté, je 
me trouve quelquefois abattu par un léger souffle. 

2. Voyez donc, Seigneur, mon impuissance et ma fragilité, que 
tout manifeste à vos yeux. Ayez pitié de moi,  et retirez-moi de la 
boue, de crainte que je n'y demeure à jamais enfoncé.

Ce qui souvent fait ma peine et ma confusion devant vous, c'est 
de tomber si aisément et d'être si faible contre mes passions.  Bien 
qu'elles ne parviennent pas à m'arracher un plein consentement, leurs 
sollicitations me fatiguent et me pèsent, et ce m'est un grand ennui de 
vivre  toujours  ainsi  en  guerre.  Je  connais  surtout  en  ceci  mon 
infirmité,  que  les  plus  horribles  imaginations  s'emparent  de  mon 
esprit bien plus facilement qu'elles n'en sortent. 

3. Puissant Dieu d'Israël, défenseur des âmes fidèles, daignez 
jeter un regard sur votre serviteur affligé et dans le travail, et soyez 
près de lui pour l'aider en tout ce qu'il entreprendra.

Remplissez-moi d'une force toute céleste de peur que le vieil 
homme,  cette  chair  de  péché  qui  n'est  pas  encore  entièrement 
soumise  à  l'esprit,  ne  prévale  et  ne  domine,  elle  contre  qui  nous 
devons combattre jusqu'au dernier soupir, dans cette vie chargée de 
tant de misères.  Hélas ! qu'est-ce que cette vie, assiégée de toutes 
parts de tribulations et de peines, environnée de pièges et d'ennemis ! 
Est-on  délivré  d'une  affliction  ou  d'une  tentation,  une  autre  lui 

123



succède ;  et  l'on  combat  même  encore  la  première,  que  d'autres 
surviennent inopinément. 

4. Comment peut-on aimer une vie remplie de tant d'amertume, 
sujette à tant de maux et de calamités ?

Comment peut-on même appeler vie ce qui engendre tant de 
douleurs et tant de morts ?  Et cependant on l'aime, et plusieurs y 
cherchent  leur  félicité.   On  reproche  souvent  au  monde  d'être 
trompeur et vain ; et toutefois on le quitte difficilement parce qu'on 
est encore dominé par les convoitises de la chair.  Certaines choses 
nous inclinent à aimer le monde, d'autres à le mépriser.  Le désir de 
la chair, le désir des yeux et l'orgueil de la vie inspirent l'amour du 
monde ;  mais  les  peines  et  les  misères  qui  les  suivent  justement 
produisent la haine et le dégoût du monde. 

5. Mais hélas ! le plaisir mauvais triomphe de l'âme livrée au 
monde : elle se repose avec délices dans l'esclavage des sens parce 
qu'elle ne connaît pas et n'a point goûté les suavités célestes ni le 
charme intérieur de la vertu.

Mais ceux qui, méprisant le monde parfaitement, s'efforcent de 
vivre  pour  Dieu  sous  une  sainte  discipline,  n'ignorent  point  les 
divines douceurs promises au vrai renoncement, et voient avec clarté 
combien  le  monde,  abusé  par  des  illusions  diverses,  s'égare 
dangereusement.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 20 

Que  sont  les  épreuves  qui  nous  parviennent  du  dehors, 
comparées à celles que nous trouvons au dedans de nous-mêmes ? 
On résiste aux premières avec toutes ses forces : elles sont divisées 
dans  les  secondes,  et  les  puissances  de  l'âme  se  combattent 
mutuellement ; combat terrible,  que saint Paul a peint en quelques 
traits : Je ne fais pas le bien que je veux, et le mal que je ne veux pas, 
je le fais. Je me réjouis dans la loi de Dieu selon l'homme intérieur, et 
je vois dans mes membres une autre loi, qui répugne à la loi de mon 
esprit et me captive sous la loi du péché, qui est dans mes membres. 

124



Voilà ce qui désole les âmes fidèles, humiliées de cette guerre 
honteuse, et sans cesse tremblant de succomber ; voilà ce qui faisait 
dire à l'Apôtre : Qui me délivrera de ce corps de mort ? Et aussitôt il 
ajoute : La grâce de Dieu par Jésus-Christ Notre Seigneur. Jetons-
nous donc entre ses bras divins, qu'avec un amour inexprimable il 
étend pour nous recevoir. Approchons-nous de son Cœur sacré, d'où 
émane perpétuellement une vertu redoutable aux puissances du mal ; 
ne comptons que sur lui, n'espérons qu'en lui. 

Ecrions-nous  du  fond  de  nos  entrailles :  Délivrez-moi,  
Seigneur : placez-moi près de vous, et qu'ensuite la main de qui que  
ce soit se lève contre moi. Le Seigneur est mon appui, mon refuge,  
mon libérateur : il est mon Dieu et mon aide, et j'espérerai en lui ; il  
est mon protecteur, il est la force qui fait mon salut. Je l'invoquerai  
dans mes louanges, et je serai délivré de mes ennemis.

21. Qu'il faut établir son repos en Dieu, plutôt que dans 
tous les autres biens

1. Le fidèle : En tout et par-dessus tout, repose-toi en Dieu, ô 
mon âme, parce qu'il est le repos éternel des saints.

Aimable et doux Jésus, donnez-moi de me reposer en vous plus 
qu'en  toutes  les  créatures ;  plus  que  dans  la  santé,  la  beauté,  les 
honneurs et la gloire ; plus que dans toute puissance et dans toute 
dignité ; plus que dans la science, l'esprit, les richesses, les arts ; plus 
que  dans  les  plaisirs  et  la  joie,  la  renommée  et  la  louange,  les 
consolations et les douceurs, l'espérance et les promesses ; plus qu'en 
tout mérite et en tout désir ; plus même que dans vos dons et toutes 
les  récompenses  que vous  pouvez  nous  prodiguer ;  plus  que dans 
l'allégresse et dans les transports que l'âme peut concevoir et sentir ; 
plus enfin que dans les anges et  dans les archanges, et  dans toute 
l'armée des cieux ; plus qu'en toutes les choses visibles et invisibles, 
plus qu'en tout ce qui n'est pas vous, ô mon Dieu ! 

125



2.  Car  vous  seul  êtes  infiniment  bon,  seul  très  haut,  très 
puissant ; vous suffisez seul, parce que seul vous possédez et vous 
donnez  tout,  vous  seul  nous  consolez  par  vos  douceurs 
inexprimables ; seul vous êtes toute beauté, tout amour ; votre gloire 
s'élève au-dessus de toute gloire, votre grandeur au-dessus de toute 
grandeur ;  la  perfection  de  tous  les  biens  ensemble  est  en  vous, 
Seigneur mon Dieu, y a toujours été, y sera toujours.

Ainsi, tout ce que vous me donnez hors de vous, tout ce que 
vous me découvrez de vous-même, tout ce que vous m'en promettez 
est trop peu et  ne me suffit pas, si je ne vous vois, si je ne vous 
possède pleinement.  Car mon coeur ne peut avoir de vrai repos ni 
être entièrement rassasié jusqu'à ce que, s'élevant au-dessus de tous 
vos dons et de toute créature, il se repose uniquement en vous. 

3. Tendre époux de mon âme, pur objet de son amour, ô mon 
Jésus, Roi de toutes les créatures ! qui me délivrera de mes liens, qui  
me donnera des ailes pour voler vers vous et me reposer en vous ?

Oh ! quand serai-je assez dégagé de la terre pour voir, Seigneur 
mon Dieu, et pour goûter combien vous êtes doux ?  Quand serai-je 
tellement absorbé en vous, tellement pénétré de votre amour, que je 
ne me sente plus moi-même et que je ne vive plus que de vous, dans 
cette union ineffable et au-dessus des sens, que tous ne connaissent 
pas ?  Maintenant, je ne sais que gémir et je porte avec douleur ma 
misère.  Car en cette vallée de larmes, il se rencontre bien des maux, 
qui  me  troublent,  m'affligent  et  couvrent  mon  âme  comme  d'un 
nuage. Souvent ils me fatiguent et me retardent ; ils s'emparent de 
moi ; ils m'arrêtent et,  m'ôtant près de vous un libre accès,  ils me 
privent  de  ces  délicieux  embrassements  dont  jouissent  toujours  et 
sans obstacle les célestes esprits.  Soyez touché de mes soupirs et de 
ma désolation sur la terre ! 

4. Ô Jésus, splendeur de l'éternelle gloire, consolateur de l'âme 
exilée ! ma bouche est muette devant vous et mon silence vous parle.

126



Jusqu'à quand mon Seigneur tardera-t'il de venir ?  Qu'il vienne 
à ce pauvre qui est à lui et qu'il lui rende la joie. Qu'il étende la main 
pour relever un malheureux plongé dans l'angoisse.  Venez, venez, 
car  sans  vous,  tous  les  jours,  toutes  les  heures  s'écoulent  dans  la 
tristesse, parce que vous êtes seul ma joie, et que vous pouvez seul 
remplir le vide de mon coeur.  Je suis oppressé de misère, et comme 
un prisonnier  chargé  de  fers,  jusqu'à  ce  que,  me  ranimant  par  la 
lumière de votre présence, vous me rendiez la liberté et jetiez sur moi 
un regard d'amour. 

5.  Que  d'autres  cherchent,  au  lieu  de  vous,  tout  ce  qu'ils 
voudront ;  pour moi,  rien ne me plaît  ni  ne me plaira  jamais  que 
vous, ô mon Dieu ! mon espérance, mon salut éternel !

Je ne me tairai point, je ne cesserai point de prier jusqu'à ce que 
votre grâce revienne et que vous me parliez intérieurement. 

6.  Jésus-Christ :  Me  voici,  je  viens  à  vous  parce  que  vous 
m'avez invoqué. Vos larmes et le désir de votre âme, le brisement de 
votre coeur humilié m'ont fléchi et ramené à vous.

7.  Le  fidèle :  Et  j'ai  dit :  Seigneur,  je  vous  ai  appelé  et  j'ai 
désiré jouir de vous, prêt à rejeter pour vous tout le reste.

Et  c'est  vous  qui  m'avez  incité  le  premier  à  vous  chercher. 
Soyez donc béni, Seigneur, d'avoir usé de cette bonté envers votre  
serviteur  selon  votre  infinie  miséricorde.  Que  peut-il  vous  dire 
encore  et  que  lui  reste-t'il,  qu'à  s'humilier  profondément  en  votre 
présence, plein du souvenir de son néant et de son iniquité ? Car il 
n'est  rien de semblable  à vous dans tout ce que le ciel  et  la terre 
renferment  de  plus  merveilleux.   Vos  oeuvres  sont  parfaites,  vos  
jugements  véritables,  et  l'univers  est  régi  par  votre  providence. 
Louange donc et gloire à vous, ô sagesse du Père ! Que mon âme, 
que  ma  bouche,  que toutes  les  créatures  ensemble  vous  louent  et 
vous bénissent à jamais.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 21 

127



A mesure que l'âme fidèle se dégage de la terre et d'elle-même, 
toutes ses pensées, tous ses désirs s'élèvent et viennent se confondre 
en  Celui  qu'elle  aime  uniquement.  Alors  elle  gémit  des  liens  qui 
l'appesantissent et la retiennent encore ici-bas. 

Pressée d'un amour qui croît sans cesse, elle voudrait briser son 
enveloppe mortelle,  et s'élancer dans le sein de l'être infini auquel 
elle  aspire,  et  s'y  plonger,  et  s'y  perdre  éternellement.  Qui  me 
donnera  des  ailes  comme  à  la  colombe,  et  je  volerai  et  je  me  
reposerai ? Nul  repos,  en  effet,  pour  elle,  jusqu'à  ce  qu'elle  soit 
pleinement unie à l'objet de ses ardeurs, jusqu'à ce qu'elle puisse dire 
dans  les  transports,  dans  l'ivresse  divine  de  sa  joie,  dans  la 
jouissance, dans la possession à jamais immuable du céleste époux : 
Mon bien-aimé est à moi, et je suis à lui ! 

Oh ! Quand luira cet heureux jour, jour de la délivrance et de 
l'allégresse sans fin ? Quand cessera le temps de l'exil, le temps de 
l'espérance et des larmes ? Quand verrons-nous décliner les ombres 
qui  dérobent  à  nos  regards  le  bien-aimé ?  Comme  le  cerf  altéré  
désire l'eau des fontaines, ainsi mon âme vous désire, ô mon Dieu !  
Mon  âme  a  eu  soif  du  Dieu  fort,  du  Dieu  vivant :  Oh !  Quand 
viendrai-je en présence de mon Dieu ?

22. Du souvenir des bienfaits de Dieu

1.  Le  fidèle :  Seigneur !  ouvrez  mon  coeur  à  votre  loi,  et  
enseignez-moi à marcher dans la voie de vos commandements.

Faites que je connaisse votre volonté et que je rappelle dans 
mon souvenir, avec un grand respect et une sérieuse attention, tous 
vos bienfaits, afin de vous en rendre de dignes actions de grâces.  Je 
sais cependant et je confesse que je ne puis reconnaître dignement la 
moindre de vos faveurs.  Je suis au-dessous de tous les biens que 
vous m'avez accordés ; et quand je considère votre élévation infinie, 
mon esprit s'abîme dans votre grandeur. 

128



2. Tout ce que nous avons en nous, dans notre corps, dans notre 
âme,  tout  ce  que  nous  possédons et  au-dedans  et  au-dehors,  dans 
l'ordre de la grâce ou de la nature, c'est vous qui nous l'avez donné ; 
et  vos  bienfaits  nous  rappellent  sans  cesse  votre  bonté,  votre 
tendresse, l'immense libéralité dont vous usez envers nous, vous de 
qui viennent tous les biens.

Car  tout  vient  de  vous,  quoique  l'un  reçoive  plus,  l'autre 
moins ; et sans vous nous serions à jamais privés de tout bien.  Celui 
qui a reçu davantage ne peut se glorifier de son mérite, ni s'élever au-
dessus des autres, ni insulter celui qui a moins reçu ; car celui-là est 
le meilleur et le plus grand, qui s'attribue le moins, et qui rend grâces 
avec plus de ferveur et d'humilité.  Et celui qui se croit le plus vil et 
le plus indigne de tous est le plus propre à recevoir de grands dons. 

3. Celui qui a moins reçu ne doit ni s'affliger, ni se plaindre, ni 
concevoir de l'envie contre ceux qui ont reçu davantage, mais plutôt 
ne regarder que vous et louer de toute son âme votre bonté, toujours 
prête  à  répandre  ses  dons  si  abondamment,  si  gratuitement,  sans 
acception de personnes.

Tout vient de vous et ainsi vous devez être loué de tout.  Vous 
savez ce qu'il convient de donner à chacun, pourquoi celui-ci reçoit 
plus,  cet  autre  moins ;  ce  n'est  pas  à  nous  qu'appartient  ce 
discernement, mais à vous qui pesez tous les mérites. 

4. C'est pourquoi, Seigneur mon Dieu, je regarde comme une 
grâce  singulière  que  vous  m'ayez  accordé  peu  de  ces  dons  qui 
paraissent au-dehors et qui attirent les louanges et l'admiration des 
hommes.  Et  certes,  en considérant  son indigence et  son abjection, 
loin  d'en  être  abattu,  loin  d'en  concevoir  aucune  peine,  aucune 
tristesse,  on  doit  plutôt  sentir  une  douce  consolation,  une  grande 
joie ; car vous avez choisi, mon Dieu, pour vos amis et vos serviteurs 
les pauvres, les humbles, ceux que le monde méprise.

Tels étaient vos apôtres mêmes,  que vous avez établis princes  
sur toute la terre.  Ils ont passé dans ce monde sans se plaindre, purs 

129



de tout artifice et de la pensée même du mal, si simples et si humbles 
qu'ils  se  réjouissaient  de souffrir  les  outrages  pour  votre  nom,  et 
qu'ils embrassaient avec amour tout ce que le monde abhorre. 

5. Rien ne doit causer tant de joie à celui qui vous aime et qui 
connaît  le  prix  de  vos  bienfaits,  que  l'accomplissement  de  votre 
volonté et de vos desseins éternels sur lui.

Il doit y trouver un contentement, une consolation telle, qu'il 
consente  aussi  volontiers  à  être le  plus petit,  que d'autres  désirent 
avec ardeur d'être les plus grands ; qu'il soit aussi tranquille,  aussi 
satisfait dans la dernière place que dans la première ; et que, toujours 
prêt à souffrir le mépris, les rebuts, il s'estime aussi heureux d'être 
sans nom, sans réputation, que les autres de jouir des honneurs et des 
grandeurs du monde.   Car votre volonté et le zèle de votre gloire 
doivent être pour lui au-dessus de tout, et lui plaire et le consoler plus 
que tous les dons que vous lui avez faits, et que vous pouvez lui faire 
encore.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 22 

Profitons de la grâce qui nous est donnée, sans rechercher si les 
autres  en ont  reçu  une  mesure  plus  grande.  Dieu se  communique 
comme il lui plaît, il est le maître de ses dons ; et que sommes-nous 
pour  lui  en  demander  compte ?  Bénissons-le  de  ceux  qu'il  nous 
accorde dans sa bonté toute gratuite, et bénissons-le encore de ceux 
qu'il  nous  refuse,  nous  reconnaissant  indignes  du  moindre  de  ses 
bienfaits. Si vous êtes humble, vous n'aspirerez point à des faveurs 
extraordinaires,  et  si vous manquez d'humilité,  ces faveurs loin de 
vous  être  utiles,  ne  serviraient  peut-être  qu'à  vous  perdre  en 
nourrissant en vous la vaine complaisance et l'orgueil. 

Une vive gratitude envers le Seigneur, une soumission parfaite 
à ses volontés, la fidélité dans la voie où il vous conduit, voilà ce que 
vous devez désirer. Avec cela vous reposerez en paix, parce que vous 
reposerez en Dieu, et qu'en lui vous trouverez le secours contre les 
tentations,  la  paix  dans  les  souffrances,  la  consolation  dans  les 

130



misères et les peines de la vie, et enfin l'amour qui rend tout léger. 
Oh ! Que nous penserions peu à souhaiter un état plus élevé ou plus 
doux,  si  nous  aimions  véritablement !  Mais  nous  ne  savons  point 
aimer.  Gémissons  au moins  de notre  tiédeur  et  supplions  le  divin 
Maître d'échauffer, d'embraser notre cœur languissant, afin que nous 
puissions dire avec l'Apôtre : 

Qui  me  séparera  de  l'amour  du  Christ ?  La  tribulation ? 
L'angoisse ? La faim ? La nudité ? Le péril ? La persécution ? Le 
glaive ? Mais nous triomphons de toutes ces choses à cause de Celui  
qui nous a aimés. Car je suis certain que ni la mort, ni la vie, ni les  
anges, ni les principautés, ni les vertus, ni le présent, ni l'avenir, ni  
la  force,  ni  la  hauteur,  ni  la  profondeur,  ni  aucune  créature  ne  
pourra me séparer de la charité de Dieu, laquelle est dans le Christ  
Jésus Notre Seigneur.

23. De quatre choses importantes pour conserver la paix

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  je  vous  enseignerai  maintenant  la 
voie de la paix et de la vraie liberté.

2. Le fidèle : Faites, Seigneur, ce que vous dites ; car il m'est 
doux de vous entendre.

3.  Jésus-Christ :  Appliquez-vous,  mon  fils,  à  faire  plutôt  la 
volonté d'autrui que la vôtre.

Choisissez toujours d'avoir moins que plus.  Cherchez toujours 
la dernière place, et à être au-dessous de tous.  Désirez toujours et 
priez  que  la  volonté  de  Dieu  s'accomplisse  parfaitement  en  vous. 
Celui qui agit ainsi est dans la voie de la paix et du repos. 

4.  Le  fidèle :  Seigneur,  ces  courts  préceptes  renferment  une 
grande perfection.

Ils contiennent peu de paroles ; mais elles sont pleines de sens, 
et  abondantes  en  fruits.   Si  j'étais  fidèle  à  les  observer,  je  ne 
tomberais pas si aisément dans le trouble.  Car toutes les fois qu'il 

131



m'arrive de perdre le calme et la paix, je reconnais que je me suis 
écarté de ces maximes.  Mais vous qui pouvez tout, et qui désirez 
toujours le progrès des âmes,  augmentez en moi votre grâce,  afin 
qu'en obéissant à ce que vous commandez, je puisse accomplir mon 
salut. 

5. Prière pour obtenir d'être délivré des mauvaises pensées.
Seigneur mon Dieu, ne vous éloignez pas de moi. Mon Dieu,  

hâtez-vous de me secourir, car une foule de pensées diverses m'ont 
assailli  et  de  grandes  terreurs  agitent  mon  âme.   Comment 
traverserai-je tant d'ennemis sans recevoir de blessures ? Comment 
les renverserai-je ? 

6.  Je marcherai devant vous, dit le Seigneur,  et j'abattrai les  
puissants de la terre. J'ouvrirai les portes de la prison, et je vous  
montrerai les issues les plus secrètes.

7.  Faites,  Seigneur,  selon  votre  parole ;  et  que  toutes  les 
pensées mauvaises fuient devant vous.

Mon unique espérance, ma seule consolation dans les maux qui 
me pressent est de me réfugier vers vous, de me confier en vous, de 
vous invoquer du fond de mon coeur et d'attendre avec patience votre 
secours. 

8. Prière pour demander à Dieu la lumière.
Eclairez-moi  intérieurement,  ô  bon Jésus !  Faites  luire  votre 

lumière dans mon coeur et dissipez toutes ses ténèbres.  Arrêtez mon 
esprit qui s'égare et brisez la violence des tentations qui me pressent. 
Déployez  pour moi  votre bras et  domptez ces bêtes furieuses, ces 
convoitises dévorantes, afin que je trouve la paix dans votre force et 
que sans cesse vos louanges retentissent dans votre sanctuaire, dans 
une conscience pure.  Commandez aux vents et aux tempêtes ; dites  
à la mer : Apaise-toi ; à l'aquilon : Ne souffle point, et il se fera un 
grand calme. 

132



9. Envoyez votre lumière et votre vérité pour qu'elles luisent sur 
la terre ; car je ne suis qu'une terre stérile et ténébreuse jusqu'à ce que 
vous m'éclairiez.

Répandez votre grâce d'en haut, versez sur mon coeur la rosée 
céleste, épanchez sur cette terre aride les eaux fécondes de la piété, 
afin qu'elle produise des fruits bons et salutaires.  Relevez mon âme 
abattue sous le poids de ses péchés, transportez tous mes désirs au 
ciel, afin qu'ayant trempé mes lèvres à la source des biens éternels, je 
ne puisse plus sans dégoût penser aux choses de la terre. 

10.  Enlevez-moi,  détachez-moi  de  toutes  les  fugitives 
consolations  des  créatures,  car  nul  objet  créé  ne peut  satisfaire  ni 
rassasier pleinement mon coeur.

Unissez-moi à vous par l'indissoluble lien de l'amour, car vous 
suffisez seul à celui qui vous aime, et tout le reste sans vous n'est 
rien.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 23 

Des  prophètes  se  sont  levés  en  Israël,  qui  prophétisent  à  
Jérusalem  des  visions  de  paix ;  et  il  n'y  a  point  de  paix,  dit  le  
Seigneur Dieu. Et le monde aussi prophétise des visions de paix à ses 
sectateurs ;  mais  cette  paix  qu'il  met  dans  les  plaisirs,  dans  le 
contentement de l'orgueil et de toutes les passions, ne se montre de 
loin que pour tromper ceux qui la poursuivent, et quand ils se croient 
près de la saisir,  tout à coup elle  s'évanouit  comme le songe d'un 
homme qui s'éveille. 

La  paix  véritable  n'est,  au  contraire,  que  le  calme  d'une 
conscience pure : elle consiste à retrancher les désirs, et non pas à les 
satisfaire. Est-il un lieu caché, un emploi obscur, une place, un rang 
méprisables  aux yeux du monde,  elle  est  là  surtout.  Plus  le  cœur 
s'humilie,  plus  elle  est  douce  et  profonde.  Qu'est-ce,  en  effet,  qui 
pourrait troubler celui qui ne souhaite rien et ne s'attribue rien ? Il n'a 
guère à craindre qu'on lui envie l'abaissement où il se complaît. Mais 
que de grandeur dans cet abaissement cherché, voulu de toute l'âme ! 

133



Les anges le contemplent avec respect, et Dieu le bénit du sein de sa 
gloire. 

Seigneur,  venez  à  mon  aide ;  terrassez  en  moi  l'orgueil,  et 
j'aurai la paix ; faites que, pénétré des sentiments qui animaient le 
roi-prophète, il me soit donné de dire comme lui :  J'ai choisi d'être 
abject dans la maison de mon Dieu, plutôt que d'habiter sous les  
tentes des pécheurs : Elegi abjectus esse.

24.  Qu'il  ne  faut  pas  s'enquérir  curieusement  de  la 
conduite des autres

1. Jésus-Christ : Mon fils, réprimez en vous la curiosité et ne 
vous troublez point de vaines sollicitudes.

Que vous importe ceci ou cela ? Suivez-moi.  Que vous fait ce 
qu'est celui-ci, comment parle ou agit celui-là ?  Vous n'avez point à 
répondre des autres ; mais vous répondrez pour vous-même ; de quoi 
vous inquiétez-vous ?  Voilà que je connais tous les hommes : je vois 
tout ce qui se passe sous le soleil ; je sais ce qu'il en est de chacun, ce 
qu'il pense, ce qu'il veut, et où tendent ses vues.  C'est donc à moi 
qu'on doit tout abandonner. Pour vous, demeurez en paix et laissez 
ceux qui s'agitent, s'agiter tant qu'ils voudront.  Tout ce qu'ils feront, 
tout ce qu'ils diront viendra sur eux, car ils ne peuvent me tromper. 

2. Ne poursuivez pas cette ombre qu'on appelle un grand nom ; 
ne désirez ni de nombreuses liaisons, ni l'amitié particulière d'aucun 
homme.

Car tout cela dissipe l'esprit et obscurcit étrangement le coeur. 
Je me plairais à vous faire entendre ma parole et à vous révéler mes 
secrets si vous étiez, quand je viens à vous, toujours attentif et prêt à 
m'ouvrir  la porte de votre  coeur.   Songez à l'avenir,  veillez,  priez 
sans cesse, et humiliez-vous en toutes choses.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 24 

134



Pourquoi ouvrez-vous un œil  envieux sur les  actions  de vos 
frères ?  Qui  vous  a  chargé  de  scruter  leur  conscience  et  leurs 
œuvres ? Laissez, laissez à Dieu un soin qu'il se réserve, et songez à 
répondre pour vous. 

On se trompe presque toujours en jugeant les autres, et l'on se 
prépare à soi-même un jugement plus sévère, en usurpant un droit 
qu'on n'a pas, et en blessant par des soupçons malins et téméraires, 
l'amour dû au prochain. 

La charité est indulgente, et ne pense point le mal. Présumez 
d'autrui tout ce qui est bon, pardonnez pour qu'on vous pardonne, et  
ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugé

25. En quoi consiste la vraie paix et le véritable progrès 
de l'âme

1. Jésus-Christ :  Mon fils,  j'ai  dit :  Je vous laisse la paix,  je  
vous donne ma paix, non comme le monde la donne.

Tous  désirent  la  paix ;  mais  tous  ne  cherchent  pas  ce  qui 
procure une paix véritable.  Ma paix est avec ceux qui sont doux et 
humbles de coeur. Votre paix sera dans une grande patience.  Si vous 
m'écoutez  et  si  vous  obéissez  à  ma  parole,  vous  jouirez  d'une 
profonde paix. 

2. Le fidèle : Seigneur, que ferai-je donc ?

3. Jésus-Christ : En toutes choses, veillez à ce que vous faites 
et à ce que vous dites. N'ayez d'autre intention que celle de plaire à 
moi seul. Ne désirez, ne recherchez rien hors de moi.

Ne jugez point témérairement des paroles ou des actions des 
autres ; ne vous ingérez point dans ce qui n'est pas commis à votre 
charge ; alors vous serez peu ou rarement troublé.  Mais ne sentir 
jamais  aucun  trouble,  n'éprouver  aucune  peine  de  coeur,  aucune 
souffrance du corps, cela n'est pas de la vie présente ; c'est l'état de 
l'éternel repos.  Ne croyez donc pas avoir trouvé la véritable paix, 

135



lorsqu'il  ne vous  arrive  aucune contrariété ;  ni  que  tout  soit  bien, 
quand  vous  n'essuyez  d'opposition  de  personne ;  ni  que  votre 
bonheur soit parfait,  lorsque tout réussit selon vos désirs.  Gardez-
vous aussi de concevoir une haute idée de vous-même et d'imaginer 
que  Dieu vous  chérit  particulièrement,  si  vous  sentez  votre  coeur 
rempli  d'une piété tendre et douce ;  car ce n'est pas en cela qu'on 
reconnaît celui qui aime vraiment la vertu, ni en cela que consiste le 
progrès de l'homme et sa perfection. 

4. Le fidèle : En quoi donc, Seigneur ?

5. Jésus-Christ : A vous offrir de tout votre coeur à la volonté 
divine ; à ne vous rechercher en aucune chose, ni petite, ni grande, ni 
dans le temps ni dans l'éternité ; de sorte que, regardant du même oeil 
et  pesant  dans la même balance les biens et  les  maux,  vous m'en 
rendiez également grâces.

Et ce n'est pas tout ; il faut encore que vous soyez si ferme, si 
constant  dans  l'espérance,  que,  privé  intérieurement  de  toute 
consolation,  vous  prépariez  votre  coeur  à  de  plus  dures  épreuves, 
sans jamais vous justifier vous-même comme si vous ne méritiez pas 
de tant souffrir, mais reconnaissant au contraire ma justice et louant 
ma sainteté dans tout ce que j'ordonne.  Alors vous marcherez dans la 
voie droite, dans la véritable voie de la paix, et vous pourrez avec 
assurance  espérer de revoir mon visage dans l'allégresse.   Que si 
vous parvenez à un parfait mépris de vous-même, je vous le dis, vous 
jouirez d'une paix aussi profonde qu'il est possible en cette vie d'exil.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 25 

On  ne  saurait  trop  répéter  à  l'homme  que  sa  grandeur,  sa 
sécurité, sa paix consistent à se renoncer, à se mépriser lui-même, à 
s'anéantir devant Dieu, à ne vouloir en toutes choses et à ne désirer 
que  l'accomplissement  de  sa  volonté  sainte,  sans  aucun  retour 
d'intérêt  propre,  dans  un  abandon sans  réserve  à  ce  qu'il  lui  plaît 
d'ordonner de nous. 

136



Il faut se détacher même de ses dons, pour s'unir à lui d'une 
manière  plus  intime  et  plus  pure.  La  ferveur  sensible,  les 
consolations, les ravissantes douceurs de l'amour, nous sont données 
et  nous  sont  retirées  selon  des  desseins  que  nous  ignorons.  Elles 
passent et tout ce qui passe produit le trouble, si l'on s'y attache. 

Dieu  seul  donc,  n'aimons  que Dieu  seul.  Ne souhaitons  que 
Dieu seul, aimons-le pour lui-même, dans la tristesse comme dans la 
joie,  dans  l'amertume  comme  dans  la  jouissance.  Oui,  je  vous  
aimerai, Seigneur,  je vous bénirai en tout temps : vous êtes vous-
même notre paix, et dans cette paix, je dormirai et me reposerai.

26. De la liberté du coeur, qui s'acquiert plutôt par la 
prière que par la lecture

1. Le fidèle : Seigneur, c'est une haute perfection de ne jamais 
détourner des choses du ciel les regards de son coeur, de passer au 
milieu des soins du monde sans se préoccuper d'aucun soin, non par 
indolence, mais par le privilège d'une âme libre, qu'aucune affection 
déréglée n'attache à la créature.

2. Je vous en conjure, ô Dieu de bonté ! délivrez-moi des soins 
de cette vie, de peur qu'ils ne retardent ma course ; des nécessités du 
corps, de peur que la volupté ne me séduise ; de tout ce qui arrête et 
trouble l'âme, de peur que l'affliction ne me brise et ne m'abatte.

Je ne parle point des choses que la vanité humaine recherche 
avec  tant  d'ardeur,  mais  de  ces  misères  qui,  par  une  suite  de  la 
malédiction  commune  à  tous  les  enfants  d'Adam,  tourmentent  et 
appesantissent l'âme de votre serviteur, et l'empêchent de jouir autant 
qu'il voudrait de la liberté de l'esprit. 

3.  Ô  mon  Dieu !  douceur  ineffable,  changez  pour  moi  en 
amertume toute consolation de la chair, qui me détourne de l'amour 
des biens éternels, et m'attire et me fascine par le charme funeste du 
plaisir présent.

137



Que je ne sois pas, mon Dieu, vaincu par la chair et le sang, 
trompé par le monde et sa gloire qui passe ; que je ne succombe point 
aux ruses du démon.  Donnez-moi la force pour résister, la patience 
pour souffrir, la constance pour persévérer.  Donnez-moi, au lieu de 
toutes  les  consolations  du  monde,  la  délicieuse  onction  de  votre 
esprit,  et  au lieu  de l'amour  terrestre,  pénétrez-moi  de l'amour  de 
votre nom. 

4.  Le  boire,  le  manger,  le  vêtement  et  les  autres  choses 
nécessaires pour soutenir le corps, sont à charge à une âme fervente.

Faites que j'use de ces soulagements avec modération et que je 
ne les recherche point avec trop de désir.  Les rejeter tous, cela n'est 
pas permis, parce qu'il faut soutenir la nature ; mais votre loi sainte 
défend de rechercher tout ce qui est au-delà du besoin et ne sert qu'à 
flatter les sens ; autrement la chair se révolterait contre l'esprit.  Que 
votre  main,  Seigneur,  me  conduise  entre  ces  deux  extrêmes,  afin 
qu'instruit par vous je me préserve de tout excès.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 26 

En  voyant  combien  les  hommes  sont  enfoncés  dans  la  vie 
présente, l'importance qu'ils attachent à tout ce qui s'y rapporte, le 
désir  qui  les  consume  d'amasser  des  biens  et  de  s'en  assurer  la 
perpétuelle jouissance, croirait-on jamais qu'ils soient persuadés que 
cette vie doive finir, et finir sitôt ? 

Dans  leurs  longues  prévoyances,  ils  n'oublient  rien  que 
l'éternité : elle seule ne les touche en aucune manière, ou les touche 
si faiblement, qu'à peine y songent-ils de loin en loin et avec ennui, 
dans les courts intervalles des plaisirs ou des affaires. Profonde pitié, 
et que l'exemple qu'ils ont reçu du Sauveur est différent ! Il a passé 
sur la terre comme un homme errant, comme un voyageur qui se  
détourne pour se reposer un peu. Voilà notre modèle. L'homme qui 
se met  en voyage  n'emporte  que ce qui  lui  est  nécessaire  pour  la 
route : ainsi dans notre voyage vers le ciel, nous devons n'user des 
choses d'ici-bas que pour la simple nécessité, et ne voir dans ce qui 

138



est au-delà qu'un fardeau souvent dangereux, et  au moins toujours 
inutile. 

Que faut-il à celui qui passe ? Le voyageur altéré approche ses 
lèvres de la fontaine, et étanche sa soif de l'eau la plus proche ; il 
s'assied contre le premier arbre qu'il rencontre sur le bord du chemin 
et puis, ayant repris ses forces, il recommence à marcher. Une seule 
pensée  l'occupe,  celle  d'achever  promptement  sa  course.  Ira-t-il 
attacher son âme aux objets divers qui frappent ses regards à mesure 
qu'il  avance,  et  se  tourmenter  de  mille  soins  pour  se  former  un 
établissement  stable  dans  le  pays  qu'il  traverse  et  qu'il  ne  reverra 
jamais ? Or nous sommes tous ce voyageur. 

Que m'importe la terre, ô mon Dieu ! Que m'importe ce lieu 
étranger d'où je sortirai dans un moment ! Je vais à la maison de mon 
Père ; le reste ne m'est rien. Le travail, la fatigue qu'est-ce que cela, 
pourvu que j'arrive au terme où aspirent tous mes vœux ! Mon âme a  
défailli  de joie,  mon cœur et  ma chair  ont  tressailli  de joie  dans  
l'attente du Dieu vivant. Vos autels, Dieu des vertus, mon Roi et mon 
Dieu ! Vos autels !…heureux ceux qui habitent dans la maison du  
Seigneur !

27. Que l'amour de soi est le plus grand obstacle qui 
empêche l'homme de parvenir au souverain bien

1. Jésus-Christ : Il faut, mon fils, que vous vous donniez tout 
entier pour posséder tout, et que rien en vous ne soit à vous-même.

Sachez que l'amour  de vous-même vous nuit  plus qu'aucune 
chose du monde.  On tient à chaque chose plus ou moins, selon la 
nature de l'affection, de l'amour qu'on a pour elle.  Si votre amour est 
pur, simple et bien réglé, vous ne serez esclave d'aucune chose.  Ne 
désirez point ce qu'il ne vous est pas permis d'avoir ; renoncez à ce 
qui occupe trop votre âme et la prive de sa liberté.  Il est étrange que 
vous ne vous abandonniez pas à moi du fond du coeur, avec tout ce 
que vous pouvez désirer ou posséder. 

139



2.  Pourquoi  vous  consumer  d'une  vaine  tristesse ?  Pourquoi 
vous fatiguer de soins superflus ?

Demeurez soumis à ma volonté et rien ne pourra vous nuire.  Si 
vous cherchez ceci ou cela, si vous voulez être ici ou là, sans autre 
objet que de vous satisfaire ou de vivre plus selon votre gré, vous 
n'aurez jamais de repos et  jamais vous ne serez libre d'inquiétude, 
parce qu'en tout  vous trouverez quelque chose qui vous blesse,  et 
partout quelqu'un qui vous contrarie. 

3. A quoi sert donc de posséder et d'accumuler beaucoup de 
choses  au-dehors ?  Ce  qui  sert,  c'est  de  les  mépriser  et  de  les 
déraciner de son coeur.

Et n'entendez pas ceci uniquement de l'argent et des richesses, 
mais  encore  de  la  poursuite  des  honneurs  et  du  désir  des  vaines 
louanges, toutes choses qui passent avec le monde.  Nul lieu n'est un 
sûr refuge si l'on manque de l'esprit de ferveur ; et cette paix qu'on 
cherche  au-dehors  ne  durera  guère  si  le  coeur  est  privé  de  son 
véritable  appui,  c'est-à-dire  si  vous ne vous appuyez  pas  sur moi. 
Vous changerez, et ne serez pas mieux.  Car entraîné par l'occasion 
qui naîtra, vous trouverez ce que vous aurez fui, et pis encore.    

4.  Prière  pour  obtenir  la  pureté  du  coeur  et  la  sagesse 
céleste.

Le fidèle :  Soutenez-moi,  Seigneur,  par  la  grâce  de  l'Esprit-
Saint.   Fortifiez-moi  intérieurement  de  votre  vertu,  afin  que  je 
bannisse  de  mon  coeur  toutes  les  sollicitudes  vaines  qui  le 
tourmentent, et que je ne sois emporté par le désir d'aucune chose ou 
précieuse ou méprisable, mais plutôt qu'appréciant toutes choses ce 
qu'elles sont, je voie qu'elles passent et  que je passerai  aussi  avec 
elles : Car il n'y a rien de stable sous le soleil ; et tout est vanité et  
affliction d'esprit. Oh ! qu'il est sage, celui qui juge ainsi ! 

5.  Donnez-moi,  Seigneur,  la  sagesse  céleste,  afin  que 
j'apprenne à vous chercher et à vous trouver, à vous goûter et à vous 

140



aimer par-dessus tout, et à ne compter tout le reste que pour ce qu'il 
est, selon l'ordre de votre sagesse.

Donnez-moi  la  prudence  pour  m'éloigner  de  ceux  qui  me 
flattent, et la patience pour supporter ceux qui s'élèvent contre moi. 
Car c'est une grande sagesse de ne se point laisser agiter à tout vent 
de paroles et  de ne point prêter  l'oreille  aux perfides discours des 
flatteurs. C'est ainsi qu'on avance sûrement dans la voie où l'on est 
entré.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 27 

Si  peu  que  l’homme  se  recherche  lui-même,  il  s’éloigne  de 
Dieu ; mais à l’instant le trouble naît en lui ; car, ou il n’atteint pas 
l’objet de ses désirs, ou il s’en dégoûte aussitôt, toujours tourmenté, 
soit par des convoitises soit par le remords et l’ennui. 

Il a voulu être riche, puissant, posséder des titres, des honneurs, 
toutes choses qui ne s’obtiennent guère que par de durs travaux, et 
qui rarement se rencontrent avec une conscience pure : n’importe, le 
voilà élevé au faîte des prospérités humaines, rien ne lui manque de 
ce qu’il enviait ; demandez-lui s’il est satisfait, il ne sortira que des 
plaintes,  des  cris  d’angoisse  et  de  douleur  de  la  bouche  de  cet 
heureux  du  monde.  Et  maintenant,  selon  la  forte  expression  de 
l’Apôtre, et maintenant, ô riches ! pleurez et poussez des hurlements  
dans les misères qui fondront sur vous. Vous avez vécu sur la terre  
dans les délices et les voluptés, vous vous êtes engraissés pour le  
jour  du  sacrifice. Ainsi  d’un  côté,  les  biens  d’ici-bas,  ces  biens 
convoités  si  ardemment,  fatiguent  l’âme  sans  la  rassasier ;  et  de 
l’autre, à moins d’une grâce peu commune, comme Jésus-Christ lui-
même nous l’apprend, ils la précipitent dans la perte. 

Au contraire, celui qui s’est renoncé complètement, celui pour 
qui  Dieu seul  est  tout,  jouit  d’une paix  inaltérable.  La  souffrance 
même lui est douce, parce qu’elle accroît son espérance, purifie son 
amour, et que l’affliction d’un moment enfantera une joie éternelle.  
Persévérez donc dans la patience jusqu’à l’avènement du Seigneur.  

141



Dans l’espoir de recueillir le fruit précieux de la terre, le laboureur  
attend patiemment les pluies de la première et de l’arrière saison. Et  
vous  aussi  soyez  donc  patients,  car  l’avènement  du  Seigneur  
approche.

28. Qu'il faut mépriser les jugements humains

1. Jésus-Christ : Mon fils, ne vous offensez point si quelques-
uns  pensent  mal  de  vous  et  en  disent  des  choses  qu'il  vous  soit 
pénible d'entendre.

Vous devez penser encore plus de mal de vous-même et croire 
que personne n'est plus imparfait que vous.  Si vous êtes retiré en 
vous-même,  que  vous  importeront  les  paroles  qui  se  dissipent  en 
l'air ?  Ce n'est pas une prudence médiocre que de savoir se taire au 
temps  mauvais  et  de  se  tourner  vers  moi  intérieurement,  sans  se 
troubler des jugements humains. 

2. Que votre paix ne dépende point des discours des hommes ; 
car, qu'ils jugent de vous bien ou mal, vous n'en demeurez pas moins 
ce que vous êtes. Où est la véritable paix et la gloire véritable ? n'est-
ce pas en moi ?

Celui qui ne désire point de plaire aux hommes et qui ne craint 
point de leur déplaire, jouira d'une grande paix.  De l'amour déréglé 
et des vaines craintes naissent l'inquiétude du coeur et la dissipation 
des sens.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 28 

Quelques-uns s’inquiètent plus des jugements des hommes que 
de celui de Dieu. Etrange folie ! Quand nous paraîtrons au tribunal 
suprême,  que nous  importera  le  blâme ou l’estime des créatures ? 
Nous ne serons ni  condamnés ni absous sur leurs vaines  pensées. 
C’est la Vérité qui nous jugera, et sa sentence sera éternelle. 

Tel qui, pendant la vie, fut enivré de louanges, s’en ira expier 
ses crimes cachés, là où sont les pleurs et les grincements de dents,  

142



et le ver qui ne meurt point. Tel autre qui vécut accablé de mépris et 
d’outrages entendra cette parole : Venez, vous qui êtes le béni de mon  
Père :  possédez  le  royaume  qui  vous  est  préparé  dès  le  
commencement du monde ; car les jugements de Dieu ne sont point 
comme nos jugements, ni sa justice comme notre justice :  Il sonde 
l’abîme et le cœur de l’homme. N’ayez donc que lui seul en vue, et 
soyez indifférent à tout le reste. A quoi sert ce que nous laissons à 
l’entrée du tombeau ? Les éloges recherchés souillent la conscience 
et tuent le mérite du bien qu’on a fait pour les obtenir. 

Prenez  garde  à  ne  pas  faire  vos  bonnes  œuvres  devant  les  
hommes,  pour  être  vus  d’eux :  autrement  vous  n’aurez  point  de 
récompense de votre Père qui est dans les cieux. Quand donc vous  
faites l’aumône, ne sonnez point de la trompette devant vous, comme 
font les hypocrites dans les synagogues et dans les carrefours, afin  
d’être honorés des hommes. En vérité, je vous le dis, ils ont reçu leur  
récompense. Pour vous, quand vous faites l’aumône, que votre main  
gauche ne sache pas ce que fait la droite, afin que votre aumône soit  
dans le secret ; et votre Père, qui voit dans le secret, vous la rendra.  
Et quand vous priez, ne soyez point comme les hypocrites, qui aiment  
à prier debout dans les synagogues et  dans les angles des places  
publiques, afin d’être vus des hommes ; en vérité, je vous le dis, ils  
ont reçu leur récompense. Pour vous, lorsque vous prierez, entrez 
dans le  lieu de la maison le plus reculé,  et,  après avoir fermé la  
porte, priez votre Père dans le secret ; et votre Père qui voit dans le  
secret, vous le rendra.

29.  Comment  il  faut  invoquer  et  bénir  Dieu  dans 
l'affliction

1. Le fidèle : Que votre nom soit béni à jamais, Seigneur, qui 
avez voulu m'éprouver par cette peine et cette tentation.

Puisque je ne saurais l'éviter, qu'ai-je à faire que de me réfugier 
vers vous, pour que vous me secouriez, et qu'elle me devienne utile ? 

143



Seigneur, voilà que je suis dans la tribulation ; mon coeur malade est 
tourmenté par la passion qui le presse.  Et maintenant que dirai-je ? 
Ô Père plein de tendresse ! les angoisses m'ont environné. Délivrez-
moi de cette heure.  Mais cette heure est venue pour que vous fassiez 
éclater  votre  gloire,  en  me  délivrant  après  m'avoir  humilié 
profondément.  Daignez, Seigneur, me secourir ; car, pauvre créature 
que je suis,  que puis-je faire et  où irais-je sans vous ?   Seigneur, 
donnez-moi la patience encore cette fois. Soutenez-moi, mon Dieu, 
et je ne craindrai point, quelque pesante que soit cette épreuve. 

2.  Et  maintenant  que  dirai-je  encore ?  Seigneur,  que  votre 
volonté se fasse. J'ai bien mérité de sentir le poids de la tribulation.

Il faut donc que je le supporte : faites, mon Dieu, que ce soit 
avec  patience,  jusqu'à  ce  que  la  tempête  passe  et  que  le  calme 
revienne.   Votre  main  toute  puissante  peut  éloigner  de  moi  cette 
tentation  et  en modérer  la  violence,  afin  que  je  ne succombe  pas 
entièrement,  comme vous l'avez déjà tant  de fois fait  pour moi,  ô 
mon Dieu, ma miséricorde !  Et autant ce changement m'est difficile, 
autant il vous l'est peu : c'est l’œuvre de la droite du Très-Haut.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 29 

Le premier mouvement de l’âme éprouvée par la tentation doit 
être  de  s’humilier,  de  reconnaître  son  impuissance,  et  aussitôt  de 
recourir avec une vive foi à celui qui est seul sa force :  Seigneur,  
sauvez-moi, car je vais périr ; et Dieu se hâtera de venir au secours 
de  cette  pauvre  âme ;  il  étendra  pour  la  secourir  sa  main  toute 
puissante ;  il  commandera aux vents  et  à la mer,  et  il  se fera un  
grand calme. 

Ainsi encore, lorsque le cœur est brisé d’afflictions, oppressé 
d’angoisses, que fera-t-il ? il se jettera dans le sein de Dieu, le Père 
de  Notre-Seigneur  Jésus-Christ,  Père  de  miséricorde  et  Dieu  de 
toute  consolation,  qui  nous  console  dans  nos  épreuves :  car,  de 
même que les souffrances de Jésus-Christ abondent en nous, ainsi  
abonde par Jésus-Christ notre consolation. 

144



Alors, si notre âme, comme celle de Jésus, est triste jusqu’à la 
mort, si nous disons comme lui :  Mon Père, que ce calice s’éloigne 
de moi ! comme lui aussi nous ajouterons : Non pas ce que je veux,  
mais ce que vous voulez !

30. Qu'il faut implorer le secours de Dieu, et attendre 
avec confiance le retour de sa grâce

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  je  suis  le  Seigneur,  c'est  moi  qui  
fortifie au jour de la tribulation.

Venez à moi quand vous souffrirez.  Ce qui surtout éloigne de 
vous les consolations célestes, c'est que vous recourez trop tard à la 
prière.  Car avant de me prier avec instance, vous cherchez au-dehors 
du soulagement  et  une multitude  de consolations.   Mais tout  cela 
vous sert peu, et il vous faut enfin reconnaître que c'est moi seul qui  
délivre ceux qui espèrent en moi, et que hors de moi il n'est point de 
secours  efficace,  point  de  conseil  utile,  point  de  remède  durable. 
Mais  à  présent  que  vous  commencez  à  respirer  après  la  tempête, 
ranimez-vous à la lumière de mes miséricordes ; car je suis près de 
vous, dit le Seigneur, pour vous rendre tout ce que vous avez perdu et 
beaucoup plus encore. 

2.  Y-a-t'il rien qui me soit difficile ? ou serais-je semblable à 
ceux qui disent et ne font pas ?

Où est  votre  foi ?  Demeurez  ferme  et  persévérez.   Ne vous 
lassez point, prenez courage ; la consolation viendra en son temps. 
Attendez-moi,  attendez :  Je  viendrai,  et  je  vous  guérirai.   Ce  qui 
vous  agite  est  une tentation  et  ce  qui  vous  effraie  est  une crainte 
vaine.  Que vous revient-il de ces soucis d'un avenir incertain, sinon 
tristesse sur tristesse ?  A chaque jour suffit son mal.  Quoi de plus 
insensé, de plus vain,  que de se réjouir  ou de s'affliger de choses 
futures qui n'arriveront peut-être jamais ! 

145



3. C'est une suite de la misère humaine d'être le jouet de ces 
imaginations  et  la  marque  d'une  âme  encore  faible,  de  céder  si 
aisément aux suggestions de l'ennemi.

Car peu lui importe de nous séduire et de nous tromper par des 
objets réels ou par de fausses images, et de nous vaincre par l'amour 
des biens présents ou par la crainte des maux à venir.   Que votre 
coeur donc ne se trouble point, et ne craigne point.  Croyez en moi,  
et confiez-vous en ma miséricorde.  Quand vous croyez être loin de 
moi, souvent c'est alors que je suis le plus près de vous.  Lorsque 
vous  croyez  tout  perdu,  ce  n'est  souvent  que  l'occasion  d'un  plus 
grand mérite.  Tout n'est pas perdu, quand le succès ne répond pas à 
vos désirs.  Vous ne devez pas juger selon le sentiment présent ni 
vous abandonner à aucune affliction,  quelle qu'en soit la cause, et 
vous  y  enfoncer  comme  s'il  ne  vous  restait  nulle  espérance  d'en 
sortir. 

4. Ne pensez pas que je vous aie tout à fait délaissé lorsque je 
vous afflige pour un temps, ou que je vous retire mes consolations ; 
car c'est ainsi qu'on parvient au royaume des cieux.

Et certes, il vaut mieux pour vous et pour tous mes serviteurs 
être  exercés  par  des  traverses,  que  de  n'éprouver  jamais  aucune 
contrariété.  Je connais le secret de votre coeur et je sais qu'il est utile 
pour votre salut que vous soyez quelquefois dans la sécheresse, de 
crainte qu'une ferveur continue ne vous porte à la présomption et que 
par une vaine complaisance en vous-même, vous ne vous imaginiez 
être ce que vous n'êtes pas.  Ce que j'ai donné, je puis l'ôter et le 
rendre quand il me plaît. 

5. Ce que je donne est toujours à moi ; ce que je reprends n'est 
point  à  vous,  car  c'est  de  moi  que  découle  tout  bien  et  tout  don 
parfait.

Si je vous envoie quelque peine et quelque contradiction, n'en 
murmurez pas, et que votre coeur ne se laisse point abattre ; car je 
puis  en  un  moment  vous  délivrer  de  ce  fardeau  et  changer  votre 

146



tristesse en joie.  Et lorsque j'en use ainsi avec vous, je suis juste et 
digne de toute louange. 

6. Si vous jugez selon la sagesse et  la vérité, vous ne devez 
jamais vous affliger avec tant d'excès dans l'adversité,  mais plutôt 
vous en réjouir et m'en rendre grâces.

 Et même ce doit être votre unique joie que je vous frappe sans  
vous épargner.  Comme mon Père m'a aimé, moi aussi je vous aime, 
ai-je dit à mes disciples en les envoyant, non pour goûter les joies du 
monde, mais pour soutenir de grands combats ; non pour posséder les 
honneurs,  mais  pour  souffrir  les  mépris ;  non  pour  vivre  dans 
l'oisiveté, mais dans le travail ; non pour se reposer, mais pour porter  
beaucoup de fruits par la patience. Souvenez-vous, mon fils, de ces 
paroles.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 30 

Bien que les hommes sachent que la vie présente n’est qu’un 
état de passage, néanmoins il y a en eux un penchant extraordinaire à 
se concentrer dans cette vie si courte, et à ne juger des choses que par 
leur rapport avec elle. Ils veulent invinciblement être heureux ; mais 
ils veulent l’être dès ici-bas ; ils cherchent sur la terre un bonheur qui 
n’y est  point,  et  qui  n’y peut  pas  être,  et  en cela  ils  se  trompent 
misérablement.  Les uns le placent dans les plaisirs et les biens du 
monde, et après s’être fatigués à leur poursuite, ils voient que tout est  
vanité et affliction d’esprit, et que l’homme n’a rien de plus de tous  
les travaux dont il se consume sous le soleil. Les autres, convaincus 
du néant de ces biens, se tournent vers Dieu ; mais ils veulent aussi 
que le désir de félicité qui les tourmente soit satisfait dès à présent, 
toujours prêts à s’inquiéter et à se plaindre quand Dieu leur retire les 
grâces  sensibles,  ou  qu’il  les  éprouve  par  les  souffrances  et  la 
tentation. 

Ils ne comprennent pas que la nature humaine est malade, et 
incapable en cet état de tout bonheur réel ; que les épreuves dont ils 
se plaignent sont les remèdes nécessaires que le céleste médecin des 

147



âmes  emploie,  dans  sa  bonté,  pour  les  guérir,  et  que  toute  notre 
espérance sur la terre, toute notre paix consiste à nous abandonner 
entièrement  à  lui  avec  une  confiance  pleine  d’amour.  Et  voilà 
pourquoi le roi-prophète revient si souvent à cette prière : Ayez pitié  
de moi, Seigneur, parce que je suis malade ; guérissez-moi, car le  
mal  a  pénétré  jusqu’à  mes  os :  guérissez  mon  âme, vous  qui 
guérissez  toutes  nos  infirmités.  Donc,  pendant  cette  vie,  la 
résignation, la patience, une tranquille soumission de la volonté, au 
milieu des ténèbres de l’esprit et de l’amertume du cœur ; et après, et 
bientôt,  dans  la  véritable  vie,  le  repos  imperturbable,  la  joie 
immortelle,  et la félicité de Dieu même, qu’il vous sera donné de 
voir tel qu’il est face à face.

31. Qu'il faut oublier toutes les créatures pour trouver 
le Créateur

1. Le fidèle : Seigneur, j'ai besoin d'une grâce plus grande, s'il 
me faut parvenir à cet état où nulle créature ne sera un lien pour moi.

Car, tant que quelque chose m'arrête, je ne puis voler librement 
vers vous.  Il aspirait à cette liberté, celui qui disait : Qui me donnera 
des  ailes  comme à la  colombe ? et  je  volerai  et  je  me reposerai. 
Quel repos plus profond que le repos de l'homme qui n'a que vous en 
vue ? et quoi de plus libre que celui qui ne désire rien sur la terre ?  Il 
faut  donc  s'élever  au-dessus  de  toutes  les  créatures,  se  détacher 
parfaitement de soi-même, sortir de son esprit, monter plus haut, et là 
reconnaître  que  c'est  vous  qui  avez  tout  fait,  et  que  rien  n'est 
semblable à vous.  Tandis qu'on tient encore à quelque créature, on 
ne saurait s'occuper librement des choses de Dieu.  Et c'est pourquoi 
l'on trouve peu de contemplatifs,  parce que peu savent  se séparer 
entièrement des créatures et des choses périssables. 

2. Il faut pour cela une grâce puissante qui soulève l'âme et la 
ravisse au-dessus d'elle-même.

148



Et tant que l'homme n'est pas élevé ainsi en esprit, détaché de 
toute créature, et parfaitement uni à Dieu, tout ce qu'il sait et tout ce 
qu'il a est de bien peu de prix.  Il sera longtemps faible et incliné vers 
la  terre,  celui  qui  estime  quelque  chose  hors  de  l'unique,  de 
l'immense, de l'éternel bien.  Tout ce qui n'est pas Dieu n'est rien, et 
ne doit être compté pour rien.  Il y a une grande différence entre la 
sagesse d'un homme que la piété éclaire et la science qu'un docteur 
acquiert par l'étude.  La science qui vient d'en haut et que Dieu lui-
même  répand  dans  l'âme,  est  bien  supérieure  à  celle  où  l'homme 
parvient laborieusement par les efforts de son esprit. 

3. Plusieurs désirent s'élever à la contemplation ; mais ce qu'il 
faut pour cela, ils ne le veulent point faire.

Le grand obstacle est qu'on s'arrête à ce qu'il y a d'extérieur et 
de sensible, et que l'on s'occupe peu de se mortifier véritablement.  Je 
ne  sais  ce  que  c'est,  ni  quel  esprit  nous  conduit,  ni  ce  que  nous 
prétendons, nous qu'on regarde comme des hommes tout spirituels, 
de poursuivre avec  tant  de travail  et  de  souci  des  choses  viles  et 
passagères,  lorsque si  rarement  nous  nous  recueillons  pour penser 
sans aucune distraction à notre état intérieur. 

4.  Hélas !  à  peine sommes-nous rentrés  en nous-mêmes  que 
nous nous hâtons d'en sortir, sans jamais sérieusement examiner nos 
oeuvres.

Nous ne considérons point jusqu'où descendent nos affections 
et nous ne gémissons point de ce que tout en nous est impur.  Toute 
chair  avait  corrompu  sa  voie ;  et  c'est  pourquoi  le  déluge  suivit. 
Quand  donc  nos  affections  intérieures  sont  corrompues,  elles 
corrompent  nécessairement  nos  actions  et  dévoilent  ainsi  toute  la 
faiblesse de notre âme.  Les fruits d'une bonne vie ne croissent que 
dans un coeur pur. 

5. On demande d'un homme : Qu'a-t'il fait ? Mais s'il l'a fait par 
vertu, c'est à quoi l'on regarde bien moins.

149



On veut savoir s'il a du courage, des richesses, de la beauté, de 
la  science,  s'il  écrit  ou  s'il  chante  bien,  s'il  est  habile  dans  sa 
profession ; mais on ne s'informe guère s'il est humble, doux, patient, 
pieux, intérieur.  La nature ne considère que le dehors de l'homme ; 
la  grâce  pénètre  au-dedans.   Celle-là  se  trompe  souvent ;  celle-ci 
espère en Dieu pour n'être pas trompée.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 31 

Jusqu’à ce que notre vie soit, comme parle l’Apôtre, cachée en 
Dieu avec Jésus-Christ, nous ne lui appartenons qu’imparfaitement, 
nous ne sommes pas un avec le Fils et avec le Père, nous ne sommes 
pas  consommés  dans  l’unité ;  il  y  a  quelque  chose  entre  nous  et 
Dieu :  et  c’est  que  nous  tenons  encore  à  nous-mêmes  et  aux 
créatures ; notre amour est divisé ; tantôt il s’élance vers le ciel, et 
tantôt il rampe sur la terre. Pour vivre de la vie cachée avec Jésus-
Christ en Dieu, il faut rompre les derniers liens qui nous attachent au 
monde. 

Alors, séparée de tout ce qui passe, enveloppée, pour ainsi dire, 
de l’être divin, plongée dans sa lumière, l’âme ne voit que lui, ne se 
sent  qu’en lui,  ne  vit  que  de sa  vérité  et  de son amour,  qu’il  lui 
communique  par  des  voies  inexplicables  et  merveilleuses.  Unie 
intimement au Fils, et par le Fils au Père, Jésus-Christ, son modèle et 
son époux, la rend de plus en plus conforme à lui-même. Ce qu’il a 
éprouvé,  il  veut  qu’elle  l’éprouve  aussi,  qu’elle  le  reproduise  en 
quelque sorte, dans ses divers états, avec le même esprit d’obéissance 
parfaite qui le dirigeait dans l’accomplissement de sa divine mission. 
Quelquefois il la conduit sur le Thabor, comme pour lui montrer les 
biens  promis  à  sa  fidélité :  plus  souvent  il  la  guide  au jardin des 
Oliviers,  au  prétoire,  sur  le  Golgotha,  où  doit  se  consommer  le 
sacrifice :  et soit  qu’il l’éclaire et  la console,  soit qu’il  paraisse la 
délaisser,  tout  coopère  à  sa  perfection,  parce qu’elle  aime,  et  que 
jamais elle ne se lasse d’aimer, dans l’amertume comme dans la joie, 
le Dieu qui l’appelle à la sainteté.  Elle se repose, pleine de calme, 
dans la volonté de ce grand Dieu. 

150



Mais l’âme qui ne s’est pas encore complètement dégagée des 
choses  de  la  terre  est  toujours  agitée,  inquiète ;  elle  marche  dans 
l’obscurité, et mille soins la tourmentent. Hâtons-nous donc de briser 
nos  chaînes,  ne  cherchons  que  Jésus,  ne  désirons  que  lui :  à  qui  
irions-nous ? Il a les paroles de la vie éternelle. Quittons tout pour le 
suivre, et laissons les morts ensevelir les morts.

32. De l'abnégation de soi-même

1. Jésus-Christ :  Mon fils,  vous ne pouvez jouir d'une liberté 
parfaite si vous ne vous renoncez entièrement.

Ils vivent en servitude tous ceux qui s'aiment et qui veulent être 
à  eux-mêmes.  On  les  voit  avides,  curieux,  inquiets,  cherchant 
toujours ce qui flatte leurs sens et non ce qui me plaît,  se repaître 
d'illusions et former mille projets qui se dissipent.  Car tout ce qui ne 
vient  pas  de  Dieu  périra.   Retenez  bien  cette  courte  et  profonde 
parole : Quittez tout, et vous trouverez tout. Renoncez à vos désirs, et 
vous goûterez le repos.  Méditez ce précepte, et quand vous l'aurez 
accompli, vous saurez tout. 

2. Le fidèle : Seigneur, ce n'est pas l'oeuvre d'un jour, ni un jeu 
d'enfants ;  cette  courte  maxime  renferme  toute  la  perfection 
religieuse.

3. Jésus-Christ : Mon fils, vous ne devez point vous rebuter ni 
perdre  courage  lorsqu'on  vous  montre  la  voix  des  parfaits,  mais 
plutôt vous efforcer de parvenir à cet état sublime, ou au moins y 
aspirer de tous vos désirs.

Ah ! s'il en était ainsi de vous ! si vous en étiez venu jusqu'à ne 
plus  vous  aimer  vous-même,  soumis  à  moi  sans  réserve,  et  au 
supérieur que je vous ai donné, alors j'arrêterais sur vous mes regards 
avec complaisance et tous vos jours passeraient dans la paix et dans 
la joie.  Il vous reste encore bien des choses à quitter, et à moins que 
vous n'y renonciez entièrement pour moi, vous n'obtiendrez point ce 

151



que vous demandez.  Ecoutez mes conseils et, pour acquérir de vraies 
richesses,  achetez  de  moi  l'or  éprouvé  par  le  feu,  c'est-à-dire  la 
sagesse  céleste  qui  foule  aux  pieds  toutes  les  choses  d'ici-bas. 
Qu'elle vous soit plus chère que la sagesse du siècle et que tout ce qui 
plaît aux hommes ou nous plaît en nous-mêmes. 

4. Je vous le dis : échangez ce qu'il y a de grand et de précieux 
dans les choses humaines contre une chose vile.

Car  on  regarde  comme petite  et  vile,  et  l'on oublie  presque 
entièrement cette sagesse du ciel, la seule vraie, qui ne s'élève point 
en elle-même et  qui  ne  cherche  point  à  être  admirée  sur  la  terre. 
Plusieurs ont ses louanges à la bouche : mais ils s'éloignent d'elle par 
leur vie. C'est cependant cette perle précieuse qui est cachée au plus 
grand nombre.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 32 

Qu’est-ce que l’homme livré à lui-même, à son esprit dépourvu 
de règle, à ses désirs, à ses penchants ? esclave des erreurs diverses 
qui le séduisent tour à tour, esclave de ses convoitises et des objets 
de ses convoitises, est-il une servitude plus profonde que la sienne ? 
Et  voilà,  ô  mon  Dieu !  l’état  de  toute  créature  qui  refuse  de  se 
soumettre entièrement à vous. 

Pour  être  libre,  il  faut  obéir.  La  parfaite  liberté  n’est  que 
l’accomplissement parfait des préceptes et des conseils évangéliques, 
et tous les préceptes et tous les conseils se réduisent au renoncement 
de soi-même : car, en renonçant à sa raison propre, on possède dans 
sa plénitude et sans aucun mélange la vérité de Dieu ; en renonçant à 
l’amour de soi, corrompu en Adam, l’amour de Dieu et du prochain à 
cause de Dieu, lequel est le sommaire de la loi, demeure seul au fond 
du cœur ; en renonçant à sa volonté, l’on n’agit plus que d’après la 
volonté de Dieu, qui est l’ordre par excellence. 

Et l’homme alors est libre comme Dieu même, dont il devient 
la fidèle image ; il est libre, car cette abnégation absolue de lui-même 
l’affranchit  du double esclavage  de l’erreur  et  des passions.  Nous 

152



avons été dit saint Paul, délivrés par Jésus-Christ, et appelés par lui  
à la liberté, c’est-à-dire à la connaissance de la loi évangélique, loi  
parfaite  de liberté,  qui,  après avoir  délivré  ceux qui  s’y attachent 
fidèlement  de la servitude de la corruption, les conduit enfin à la  
liberté de la gloire promise aux enfants de Dieu.

33. De l'inconstance du coeur, et que nous devons tout 
rapporter à Dieu comme à notre dernière fin

1. Mon fils, ne vous reposez point sur ce que vous sentez en 
vous ; maintenant vous êtes affecté d'une certaine manière, vous le 
serez d'une autre le moment d'après.

Tant que vous vivrez, vous serez sujet au changement, même 
malgré vous ; tour à tour triste et gai, tranquille et inquiet, fervent et 
tiède ; tantôt actif, tantôt paresseux, tantôt grave, tantôt léger.  Mais 
l'homme sage et instruit dans les voies spirituelles s'élève au-dessus 
de ces vicissitudes. Il ne considère point ce qu'il éprouve en soi, ni de 
quel côté l'incline le vent de l'inconstance ; mais il arrête toute son 
attention sur la fin bienheureuse à laquelle il doit tendre.  C'est ainsi 
qu'au milieu de tant de mouvements divers, fixant sur moi seul ses 
regards, il demeure inébranlable et toujours le même. 

2. Plus l’œil de l'âme est pur et son intention droite, moins on 
est agité par les tempêtes.

Mais cet oeil s'obscurcit en plusieurs, parce qu'il se tourne vers 
chaque objet  agréable  qui  se  présente.   Car  il  est  rare  de trouver 
quelqu'un tout à fait exempt de la honteuse recherche de soi-même. 
Ainsi  autrefois  les Juifs  vinrent à Béthanie  chez Marthe et  Marie, 
non pour Jésus seul, mais pour voir Lazare.   Il  faut donc purifier 
l'intention afin que, simple et droite, elle se dirige constamment vers 
moi, sans s'arrêter jamais aux objets inférieurs.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 33 

153



L’esprit de l’homme va et vient sans se reposer jamais, et le 
cœur est emporté par la même inconstance. Or ces changements qui 
surviennent en nous, quelquefois malgré nous, sont ou des tentations, 
que l’on doit combattre, ou des misères qu’il faut supporter, ou des 
épreuves  auxquelles  on  doit  se  soumettre  humblement.  Et  c’est 
pourquoi il est nécessaire de travailler sans relâche à purifier notre 
volonté,  qui  seule  dépend de  nous,  autrement  nous  succomberons 
bien vite ou dans le péché, ou dans le trouble, ou dans les deux à la 
fois. 

Celui qui veut sincèrement être à Dieu et n’être qu’à lui,  ne 
craint pas les attaques de l’enfer, parce qu’il sait qu’il est invincible 
en Celui qui le fortifie. Il ne s’irrite point contre lui-même, il voit en 
paix ses infirmités,  il  s’en glorifie comme l’Apôtre,  parce qu’elles 
perfectionnent la vertu, et ajoutent au prix de la victoire. Que si Dieu 
l’éprouve, il s’humilie, il se reconnaît indigne de ses consolations, et 
il embrasse avec amour la croix qui lui est présentée. Tranquille sur 
cette croix, dans la tristesse, dans la souffrance et l’abandonnement, 
il  n’a  que  cette  parole,  et  elle  lui  suffit :  J’ai  espéré  en  vous,  
Seigneur, et je ne serai point confondu éternellement.

34. Qu'on ne saurait goûter que Dieu seul, et qu'on le 
goûte en toutes choses, quand on l'aime véritablement

1. Le fidèle : Voilà mon Dieu et mon tout ! Que voudrai-je de 
plus ? et quelle plus grande félicité puis-je désirer ?

Ô ravissante parole ! mais pour celui qui aime Jésus, et non pas 
le monde, ni rien de ce qui est du monde.  Mon Dieu et mon tout, 
c'est assez dire à qui l'entend, et le redire sans cesse est doux à celui 
qui aime.  Vous présent, tout est délectable ; en votre absence, tout 
devient amer.  Vous donnez au coeur le repos, et une profonde paix, 
et une joie inénarrable.   Vous faites que, content de tout, on vous 
bénit de tout. Au contraire, rien sans vous ne peut plaire longtemps, 

154



et rien n'a d'attrait ni de douceur sans l'impression de votre grâce et 
l'onction de votre sagesse. 

2. Que ne goûtera point celui qui vous goûte, et que trouvera 
d'agréable celui qui ne vous goûte point ?

Les sages du monde, qui n'ont de goût que pour les voluptés de 
la chair, s'évanouissent dans leur sagesse, car on ne trouve là qu'un 
vide  immense,  que  la  mort.   Mais  ceux  qui,  pour  vous  suivre, 
méprisent  le  monde  et  mortifient  la  chair,  se  montrent  vraiment 
sages, car ils  quittent  le mensonge pour la vérité,  et  la  chair  pour 
l'esprit.  Ceux-là savent goûter Dieu ; et tout ce qu'ils trouvent de bon 
dans les créatures, ils le rapportent à la louange du Créateur.  Rien 
pourtant ne se ressemble moins que le goût du Créateur et celui de la 
créature, du temps et de l'éternité, de la lumière incréée et de celle 
qui n'en est qu'un faible reflet. 

3.  Ô lumière éternelle !  infiniment  élevée au-dessus de toute 
lumière créée, qu'un de vos rayons, tel que la foudre, parte d'en haut 
et pénètre jusqu'au fond le plus intime de mon coeur.

Purifiez,  dilatez,  éclairez,  vivifiez  mon  âme  et  toutes  ses 
puissances, pour qu'elle s'unisse à vous dans des transports de joie. 
Oh !  quand viendra cette  heure heureuse,  cette  heure désirable  où 
vous  me  rassasierez  de votre  présence,  où vous  me serez tout  en 
toutes choses ?  Jusque-là je n'aurai point de joie parfaite.  Hélas ! le 
vieil homme vit encore en moi : il n'est pas tout crucifié, il n'est pas 
mort  entièrement.   Ses  convoitises  combattent  encore  fortement 
contre l'esprit ; il excite en moi des guerres intestines et ne souffre 
point que l'âme règne en paix. 

4.  Mais  vous  qui  commandez  à  la  mer  et  qui  calmez  le  
mouvement des flots, levez-vous, secourez-moi.

Dissipez les nations qui veulent la guerre,  et  brisez-les dans 
votre puissance.  Faites, je vous en conjure, éclater vos merveilles, et  
signalez la force de votre bras, car je n'ai point d'autre espérance ni 
d'autre refuge que vous, ô mon Dieu !

155



Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 34 

Il est étrange que, connaissant Dieu, toute notre âme ne soit pas 
absorbée dans son amour ; qu’elle s’arrête encore aux créatures, au 
lieu de se plonger et de se perdre dans la source de tout bien. Qu’est-
ce que le bonheur, sinon l’amour ? et qu’est-ce que le bonheur infini, 
sinon un amour  sans  bornes ?  il  faut  donc  à  notre  cœur un objet 
infini, il faut Dieu. Rien de créé ne saurait le satisfaire jamais. 

Que me veut le monde ? qu’ai-je besoin de lui ? que peut-il me 
donner ? mon cœur est plus grand que tous ses biens, et Dieu seul est  
plus grand que mon cœur.  Dieu seul donc, Dieu seul maintenant et 
toujours, éternellement Dieu seul.

35. Qu'on est  toujours,  durant cette vie,  exposé à la 
tentation

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous n'aurez jamais de sécurité dans 
cette vie, mais tant que vous vivrez, les armes spirituelles vous seront 
toujours nécessaires.

Vous êtes environné d'ennemis : ils vous attaquent à droite et à 
gauche.  Si vous ne vous couvrez donc de tous côtés du bouclier de la 
patience,  vous ne serez pas longtemps sans blessures.   Si  de plus 
votre coeur ne se fixe pas irrévocablement en moi,  avec la ferme 
volonté de tout souffrir pour mon amour, vous ne soutiendrez jamais 
la violence de ce combat,  et  vous n'obtiendrez point la palme des 
bienheureux.  Il faut donc passer à travers tous les obstacles et lever 
un bras  tout-puissant  contre  tout  ce  qui  s'oppose  à  vous.   Car  la  
manne est donnée aux victorieux, et une grande misère est le partage 
du lâche. 

2. Si vous cherchez le repos en cette vie, comment parviendrez-
vous au repos éternel ?

Ne vous préparez pas à beaucoup de repos, mais à beaucoup de 
patience.  Cherchez la véritable paix, non sur la terre, mais dans le 

156



ciel ; non dans les hommes ni dans aucune créature, mais en Dieu 
seul.  Vous devez supporter tout avec joie pour l'amour de Dieu : les 
travaux, les douleurs, les tentations, les persécutions, les angoisses, 
les besoins, les infirmités, les injures, les médisances, les reproches, 
les humiliations, les affronts, les corrections, le mépris.  C'est là ce 
qui exerce à la  vertu,  ce qui éprouve le nouveau soldat  de Jésus-
Christ, ce qui forme la couronne céleste.  Pour un court travail,  je 
donnerai  une récompense  éternelle,  et  une  gloire  infinie  pour  une 
humiliation passagère. 

3. Pensez-vous que vous aurez toujours, selon votre désir, les 
consolations spirituelles ?

Mes  saints  n'en  ont  pas  joui  constamment,  mais  ils  ont  eu 
beaucoup de peines, des tentations diverses, de grandes désolations. 
Et se confiant plus en Dieu qu'en eux-mêmes, ils se sont soutenus par 
la  patience  au  milieu  de  toutes  ces  épreuves,  sachant  que  les  
souffrances du temps n'ont nulle proportion avec la gloire future qui  
doit en être le prix.  Voulez-vous avoir dès le premier moment ce que 
tant  d'autres  ont  à  peine  obtenu  après  beaucoup  de  larmes  et 
d'immenses travaux ?  Attendez le Seigneur, combattez avec courage, 
soyez  ferme,  ne  craignez  point,  ne  reculez  point,  mais  exposez 
généreusement  votre  vie  pour  la  gloire  de  Dieu.   Je  vous  
récompenserai  pleinement,  et  je  serai  avec  vous  dans  toutes  vos  
tribulations.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 35 

Gardez-vous d’attendre ici-bas un repos qui n’y est point ; on 
ne peut gagner le ciel qu’avec beaucoup de travail, et pendant que 
vous serez sur la  terre,  vous aurez toujours à combattre.  Ne vous 
lassez donc point ; renouvelez en vous l’esprit intérieur ; recourez à 
Dieu, qui seul vous soutient ; humiliez-vous en sa présence ; veillez 
et priez afin que vous n’entriez point en tentation ; je vous le répète, 
veillez et priez continuellement ; demeurez ferme dans la foi, agissez 
avec courage, et soyez forts. 

157



Il y en a qui, après avoir lutté généreusement, fléchissent tout à 
coup,  tombent  dans  l’abattement,  et  abandonnent  lâchement  la 
victoire : et c’est qu’ayant compté sur eux-mêmes, Dieu les délaisse 
en punition de leur orgueil. Il ne suffit pas de résister un jour, deux 
jours : il faut combattre sans relâche jusqu’au bout. Qui persévérera 
jusqu’à la fin, celui-là sera sauvé. Et ne dites point : Cette guerre est 
bien longue ! Rien n’est long de ce qui finit : vous touchez au terme ; 
car le temps est court, et la figure de ce monde passe. 

Encore un moment, dit le Sauveur, et le monde ne me verra 
plus ; mais vous me verrez, parce que je vis, et que vous vivez en 
moi. Et l’esprit et l’époux disent : Venez. Et que celui qui entend, 
dise : Venez. Voilà que je viens. Ainsi soit-il. Venez, Seigneur Jésus.

36. Contre les vains jugements des hommes

1. Jésus-Christ : Mon fils, ne cherchez qu'en Dieu le repos de 
votre coeur, et ne craignez point les jugements des hommes quand 
votre  conscience  vous  rend  témoignage  de  votre  innocence  et  de 
votre piété.

Il est bon, il est heureux de souffrir ainsi ; et ce ne sera point 
chose pénible pour le coeur humble qui se confie en Dieu plus qu'en 
lui-même.  On parle tant qu'on doit ajouter peu de foi à ce qui se dit. 
Comment, d'ailleurs, contenter tout le monde ? cela ne se peut.  Bien 
que Paul s'efforçât de plaire à tous dans le Seigneur, et qu'il se fît tout  
à tous,  il  ne laissait  pas  d'être  fort  indifférent  aux jugements  des  
hommes. 

2. Il a fait tout ce qui était en lui pour l'édification et le salut 
des  autres ;  car  il  n'a  pu  empêcher  qu'ils  ne  l'aient  quelquefois 
condamné ou méprisé.

C'est pourquoi il a remis tout à Dieu, qui connaît tout, et il n'a 
opposé que l'humilité et la patience aux reproches injustes, aux faux 
soupçons  et  aux  mensonges  de  ceux  qui  se  livraient  dans  leurs 

158



discours à tout ce que leur suggérait la passion.  Il s'est cependant 
justifié quelquefois, de peur que son silence ne causât du scandale 
aux faibles. 

3. Qu'avez-vous  à  craindre  d'un  homme  mortel ? Il  est 
aujourd'hui, et demain il aura disparu.

Craignez Dieu, et vous ne redouterez rien des hommes.  Que 
peut contre vous un homme par des paroles et des outrages ? Il se 
nuit plus qu'à vous et, quel qu'il soit, il n'évitera pas le jugement de 
Dieu.  Ayez Dieu toujours présent et laissez là les contestations et les 
plaintes.  Que si vous paraissez succomber maintenant et souffrir une 
confusion  que  vous  ne  méritez  pas,  n'en  murmurez  point  et  ne 
diminuez pas votre couronne par votre impatience.  Levez plutôt vos 
regards au ciel, vers moi qui suis assez puissant pour vous délivrer de 
l'opprobre et de l'injure, et pour rendre à chacun selon ses oeuvres.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 36 

Pourquoi  vous  inquiéter  des  jugements  des  hommes,  et  que 
vous font leurs vaines pensées ? ils ne voient tout au plus que les 
dehors ; leur œil ne pénètre point au fond de l’âme, là où sont cachés 
le bien et le mal. Ne vous affligez donc point s’ils vous condamnent, 
et  ne  vous  élevez  point  s’ils  vous  louent.  Mais  prosternez-vous 
devant Dieu, et dites-lui : Si vous scrutez, Seigneur, nos iniquités, qui  
soutiendra votre regard ? 

Quelques-uns s’exagèrent l’importance de ce qu’ils appellent 
leur  réputation,  et  dans  l’excessive  chaleur  avec  laquelle  ils  la 
défendent, il y a souvent plus d’amour-propre que de zèle véritable. 
Jésus-Christ, chargé d’outrages, nous a donné un autre exemple,  il  
s’est tu et n’a point ouvert la bouche. Tous les saints ont été comme 
lui persécutés et calomniés. Quand on a fait ce qui dépendait de soi 
pour ne pas scandaliser ses frères, la conscience doit être tranquille : 
il ne reste plus qu’à demeurer en paix dans l’humiliation. Dieu sait 
tout, et cela suffit. 

159



J’estime, écrivait  saint Paul aux Corinthiens,  j’estime que ce 
m’est  peu de choses d’être  jugé par vous,  ou par aucun tribunal  
humain, je ne me juge pas moi-même : celui qui me juge, c’est le  
Seigneur.  Ne  jugez  donc  point  avant  le  temps,  jusqu’à  ce  que  le  
Seigneur vienne : il éclairera ce qui est caché dans les ténèbres, il  
manifestera les conseils des cœurs, et alors chacun recevra de Dieu  
la louange qu’il mérite.

37.  Qu'il  faut  renoncer  entièrement  à  soi-même pour 
obtenir la liberté du coeur

1. Jésus-Christ : Mon fils, quittez-vous et vous me trouverez.

N'ayez rien à vous, pas même votre volonté, vous y gagnerez 
constamment.  Car vous recevrez une grâce plus abondante dès que 
vous aurez renoncé à vous-même sans retour. 

2. Le fidèle : Seigneur, en quoi dois-je me renoncer, et combien 
de fois ?

3. Jésus-Christ : Toujours et à toute heure, dans les plus petites 
choses comme dans les plus grandes. Je n'excepte rien et j'exige de 
vous un dépouillement sans réserve.

Comment pouvez-vous être à moi et comment pourrai-je être à 
vous si vous n'êtes pas libre, au-dedans et au-dehors, de toute volonté 
propre ?  Plus vous vous hâterez d'accomplir ce renoncement, plus 
vous aurez de paix ; et plus il sera parfait et sincère, plus vous me 
serez agréable et plus vous obtiendrez de moi. 

4.  Il  y en a qui renoncent  à eux-mêmes,  mais  avec quelque 
réserve, et parce qu'ils n'ont pas en Dieu une pleine confiance,  ils 
veulent encore s'occuper de ce qui les touche.

Quelques-uns  offrent  tout  d'abord ;  mais,  la  tentation 
survenant, ils reprennent ce qu'ils avaient donné, et c'est pourquoi ils 
ne font presque aucun progrès dans la vertu.  Ni les uns ni les autres 
ne parviendront jamais à la vraie liberté d'un coeur pur, jamais ils ne 

160



seront admis à ma douce familiarité qu'après un entier abandon et un 
continuel sacrifice d'eux-mêmes, sans lequel on ne peut ni jouir de 
moi, ni s'unir à moi. 

5.  Je  vous  l'ai  dit  bien  des  fois  et  je  vous  le  redis  encore : 
Quittez-vous,  renoncez  à  vous,  et  vous  jouirez  d'une  grande  paix 
intérieure.

Donnez tout  pour trouver tout ;  ne recherchez,  ne demandez 
rien, demeurez fortement attaché à moi seul, et vous me posséderez. 
Votre  coeur  sera  libre  et  dégagé  des  ténèbres  qui  l'obscurcissent. 
Que vos efforts, vos prières, vos désirs n'aient qu'un seul objet : d'être 
dépouillé  de  tout  intérêt  propre,  de  suivre  nu  Jésus-Christ  nu,  de 
mourir à vous-même, afin de vivre pour moi éternellement.  Alors 
s'évanouiront toutes les pensées vaines, les pénibles inquiétudes, les 
soins  superflus.   Alors  aussi  s'éloigneront  de  vous  les  craintes 
excessives, et l'amour déréglé mourra en vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 37 

Vous l’avez dit, ô mon Jésus :  Si quelqu’un veut venir après  
moi,  qu’il  renonce  à  soi-même,  qu’il  porte  sa  croix  et  qu’il  me  
suive ; et encore : Celui qui ne renonce pas à tout ce qu’il possède  
ne peut être mon disciple. Il n’y a donc point à hésiter ; il faut choisir 
entre le monde et vous ; on ne saurait servir deux maîtres et vous ne 
voulez point de partage. 

Se rechercher, c’est s’éloigner de vous. Là où il reste encore 
quelque  attache  aux  choses  de  la  terre,  quelque  volonté  propre, 
quelque secrète complaisance dans les dons, soit de la nature, soit de 
la grâce, vous ne régnez pas pleinement, Seigneur, et votre amour est 
en souffrance. Hélas ! comment peut-on, après avoir goûté la joie de 
votre union, refuser de s’unir plus intimement à vous ? O faiblesse et 
folie incompréhensible du cœur humain ! Est-il donc, ô mon Dieu, si 
difficile  de  reconnaître  le  néant  de  tout  ce  qui  n’est  pas  vous, 
l’incertitude de nos projets, la vanité de nos désirs, et de laisser là je 
ne sais quels biens stériles et misérables, une heure avant que la mort 

161



nous  en  dépouille  sans  retour ?  Quelles  seront  nos  pensées  à  ce 
moment où toutes les illusions s’évanouissent ? Que nous feront les 
choses du temps, lorsque le temps finira pour nous ? 

C’en est fait, Seigneur, je suis résolu à consommer le sacrifice 
que vous exigez de ceux qui veulent vous appartenir. Qu’on ne me 
parle plus du monde ni de moi-même : j'ai rompu mes derniers liens : 
je suis mort,  je ne vis désormais que de la vie de Jésus-Christ  en 
moi ; ce corps est comme le suaire qui m'enveloppe ; me voilà étendu 
dans le tombeau, enseveli avec Jésus-Christ en Dieu. Amen, qu'il soit 
ainsi !

38.  Comment  il  faut  se  conduire  dans  les  choses 
extérieures, et recourir à Dieu dans les périls

1. Jésus-Christ : Mon fils, en tous lieux, dans tout ce que vous 
faites,  en  tout  ce  qui  vous  occupe  au-dehors,  vous  devez  vous 
efforcer de demeurer libre intérieurement et maître de vous-même, 
de sorte que tout vous soit assujetti et que vous ne le soyez à rien.

Ayez sur vos actions un empire absolu ; soyez-en le maître et 
non  pas  l'esclave.   Tel  qu'un  vrai  Israélite,  affranchi  de  toute 
servitude, entrez dans le partage et dans la liberté des enfants de Dieu 
qui,  élevés  au-dessus  des  choses  présentes,  contemplent  celles  de 
l'éternité ;  qui  donnent  à  peine  un  regard  à  ce  qui  passe  et  ne 
détachent  jamais  leurs  yeux  de  ce  qui  durera  toujours ;  qui, 
supérieurs aux biens du temps,  ne cèdent  point à leur attrait  mais 
plutôt les forcent de servir au bien, selon l'ordre établi par Dieu, le 
régulateur  suprême,  qui  n'a  rien  laissé  de  désordonné  dans  ses 
oeuvres. 

2. Si dans tous les évènements, vous ne vous arrêtez point aux 
apparences et n'en croyez point les yeux de la chair sur ce que vous 
voyez et entendez ; si vous entrez d'abord,  comme Moïse, dans le 
tabernacle pour consulter le Seigneur, vous recevrez quelquefois sa 

162



divine réponse et vous reviendrez instruit de beaucoup de choses sur 
le présent et l'avenir.

Car c'était toujours dans le tabernacle que Moïse allait chercher 
l'éclaircissement de ses difficultés et de ses doutes ; et la prière était 
son unique recours contre la malice et les pièges des hommes.  Ainsi 
vous devez vous réfugier dans le secret de votre coeur pour implorer 
le secours de Dieu avec plus d'instance.  Nous lisons que Josué et les 
enfants  d'Israël  furent  trompés  par  les  Gabaonites,  parce  qu'ils  
n'avaient point auparavant consulté le Seigneur, et que, trop crédules 
à  leurs  flatteuses  paroles,  ils  se  laissèrent  séduire  par  une  fausse 
piété.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 38 

La  plupart  des  hommes,  dominés  par  les  premières 
impressions,  agissent  sans consulter  Dieu,  et  passent leur  vie à se 
repentir  le  soir  de  ce  qu'ils  ont  fait  le  matin.  On  doit  travailler 
continuellement à vaincre une faiblesse si déplorable, en s'efforçant 
de résister aux mouvements soudains qui s'élèvent en nous. Celui qui 
n'est pas maître de soi court un grand péril ; il est à chaque instant 
près de tomber. Il faut s'exercer à vouloir, à dompter l'imagination 
qui  emporte  l'âme,  à  soumettre  le  cœur  et  ses  désirs  à  une  règle 
inflexible. 

Mais  que ferons-nous,  pauvres  infirmes,  si  nous  ne sommes 
aidés, secourus ! De nous-mêmes nous ne pouvons rien. Le Seigneur 
est notre seule force ; implorons-le donc avec confiance, implorons-
le sans cesse ; la prière de l'humble pénètre le ciel. Levons les yeux  
sur la montagne d'où nous viendra le secours.  Seigneur,  Dieu de  
mon salut, j'ai crié devant vous le jour et la nuit ; ce pauvre a crié, et  
le Seigneur l'a exaucé, et il l'a sauvé de toutes ses tribulations. Béni  
soit  le  Seigneur,  parce  qu'il  a  entendu la  voix  de ma prière !  Le 
Seigneur est mon aide et mon protecteur ; mon cœur a espéré en lui,  
et il m'a secouru, et ma chair a refleuri, et du fond de ma volonté je  
le louerai. Tous mes os diront : Seigneur, qui est semblable à vous !

163



39. Qu'il faut éviter l'empressement dans les affaires

1. Jésus-Christ : Mon fils, remettez-moi toujours vos intérêts ; 
j'en disposerai selon ce qui sera le mieux, au temps convenable.

Attendez  ce  que  j'ordonnerai  et  vous  y  trouverez  un  grand 
avantage. 

2. Le fidèle : Seigneur, je vous remets tout avec beaucoup de 
joie, car j'avance bien peu quand je n'ai que mes propres lumières.

Oh !  que  ne  puis-je,  oubliant  l'avenir,  m'abandonner  dès  ce 
moment sans réserve à votre volonté souveraine ! 

3.  Jésus-Christ :  Mon  fils,  souvent  l'homme  poursuit  avec 
ardeur  une chose qu'il  désire ;  l'a-t'il  obtenue,  il  commence à s'en 
dégoûter,  parce  qu'il  n'y  a  rien  de  durable  dans  ses  affections,  et 
qu'elles l'entraînent incessamment d'un objet à un autre.

Ce n'est donc pas peu de se renoncer soi-même dans les plus 
petites choses. 

4. Le vrai progrès de l'homme est l'abnégation de soi-même ; et 
l'homme qui ne tient plus à soi est libre et en assurance.

Cependant l'ancien ennemi, qui s'oppose à tout bien, ne cesse 
pas de le tenter ; il lui dresse nuit et jour des embûches, et s'efforce 
de le  surprendre pour le  faire  tomber  dans  ses pièges.   Veillez  et  
priez, dit le Seigneur, afin que vous n'entriez point en tentation.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 39 

Il y a dans les affaires un danger terrible pour l'âme, lorsqu'elle 
ne veille pas sur elle-même attentivement. Nous ne parlons point des 
tentations de l'intérêt, si vives pourtant, si multipliées, et qui finissent 
ordinairement  par  affaiblir  la  conscience.  Alors  même  qu'elles  ne 
produisent pas ce triste effet, elles dessèchent le cœur, préoccupent 
l'esprit, le détournent de Dieu et de la grande pensée du salut. 

164



Il y a toujours quelque chose qui presse, qu'on ne peut laisser 
en  retard ;  et  sous  ce  prétexte,  sans  dessein  formé,  par  le  seul 
entraînement des occupations qu'on s'est faites, on abandonne peu à 
peu  les  exercices  qui  nourrissent  la  piété,  les  lectures  saintes,  la 
prière,  les  devoirs  indispensables  de  la  religion ;  et  ainsi  la  vie 
s'écoule pleine de projets, de soucis, de travaux, dans l'oubli de  la  
seule chose nécessaire. Les maladies même ne réveillent pas : aucun 
avertissement n'est écouté. 

Enfin la mort vient, saisit cet homme, le présente au Juge qui 
l'interroge : Qu'as-tu fait du temps que je t'ai accordé ? L'infortuné 
voit d'un coup d'œil trente, quarante, soixante années consumées tout 
entières dans les soins de la terre, et il ne voit que cela. Son âme, il 
n'y a point songé. Il est trop tard en ce moment pour commencer à 
s'occuper d'elle, et son sort est fixé irrévocablement. 

Ah ! Pensez avant tout à ce qui ne doit jamais finir.  Cherchez 
premièrement le royaume de Dieu et sa justice, et le reste vous sera 
donné par surcroît. Eteindre en soi le désir de ce qui passe, se confier 
en la Providence, ne vouloir que ce qu'elle veut, comme elle le veut, 
et quand elle le veut, c'est la voie de la paix et le seul fondement 
solide d'espérance à la dernière heure.

40. Que l'homme n'a rien de bon de lui-même, et ne 
peut se glorifier de rien

1. Le fidèle :  Seigneur, qu'est-ce que l'homme pour que vous 
vous souveniez de lui ? Et qu'est-ce que le fils de l'homme pour que  
vous le visitiez ?

Par  où  l'homme  a-t'il  pu  mériter  votre  grâce ?   De  quoi, 
Seigneur, puis-je me plaindre,  si vous me délaissez ? Et qu'ai-je à 
dire  si  vous  ne faites  pas  ce que je  demande ?   Je ne puis  certes 
penser et dire avec vérité que ceci : Seigneur, je ne suis rien, je ne 
peux rien de moi-même, je n'ai rien de bon, je sens ma faiblesse en 
tout, et tout m'incline vers le néant.  Si vous ne m'aidez et ne me 

165



fortifiez  intérieurement,  aussitôt  je  tombe  dans  la  tiédeur  et  le 
relâchement. 

2.  Mais vous, Seigneur, vous êtes toujours le même,  et  vous 
demeurez éternellement bon, juste et saint, faisant tout avec bonté, 
avec justice, avec sainteté, et disposant tout avec sagesse.

Pour moi,  qui ai plus de penchant à m'éloigner du bien qu'à 
m'en approcher, je ne demeure pas longtemps dans un même état, et 
je change sept fois le jour.  Cependant je suis moins faible dès que 
vous le voulez,  dès que vous me tendez une main secourable,  car 
vous pouvez seul, sans l'aide de personne, me secourir et m'affermir 
de telle sorte que je ne sois plus sujet à tous ces changements, et que 
mon coeur se tourne vers vous seul et s'y repose à jamais. 

3. Si donc je savais rejeter toute consolation humaine, soit pour 
acquérir le ferveur, soit à cause de la nécessité qui me presse de vous 
chercher,  ne  trouvant  point  d'homme  qui  me  console,  alors  je 
pourrais tout espérer de votre grâce et me réjouir de nouveau dans les 
consolations que je recevrais de vous.

4. Grâces vous soient rendues, à vous de qui découle tout ce 
qui m'arrive de bien.

Pour moi,  je ne suis  devant  vous que vanité  et  néant,  qu'un 
homme inconstant  et  fragile.   De quoi donc puis-je me glorifier ? 
Comment puis-je désirer qu'on m'estime ?  Serait-ce à cause de mon 
néant ? mais quoi de plus insensé ?  Certes, la vaine gloire est la plus 
grande des vanités, et un mal terrible, puisqu'elle nous éloigne de la 
véritable gloire, et nous dépouille de la grâce céleste.  Car, dès que 
l'homme se complaît en lui-même, il commence à vous déplaire ; et 
lorsqu'il aspire aux louanges humaines, il perd la vraie vertu. 

5. La vraie gloire et la joie sainte est de se glorifier en vous et 
non pas en soi ; de se réjouir de votre grandeur et non de sa propre 
vertu ; de ne trouver de plaisir en nulle créature qu'à cause de vous.

166



Que  votre  nom soit  loué  et  non  le  mien ;  qu'on  exalte  vos 
oeuvres et non les miennes ; que votre saint nom soit béni, et qu'il ne 
me revienne rien des louanges des hommes.  Vous êtes ma gloire et 
la joie de mon coeur.  En vous je me glorifierai ; je me réjouirai sans 
cesse en vous et non pas en moi, si ce n'est dans mes infirmités. 

6. Que les Juifs recherchent la gloire qu'on reçoit les uns des 
autres ; pour moi, je ne rechercherai que celle qui vient de Dieu seul.

Car  toute  gloire  humaine,  tout  honneur  du  temps,  toute 
grandeur de ce monde, comparée à votre gloire éternelle, est folie et 
vanité.   Ô  ma  vérité,  ma  miséricorde,  ô  mon  Dieu !  Trinité 
bienheureuse ! à vous seule louange, honneur, gloire, puissance dans 
les siècles des siècles !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 40 

Si je descends en moi-même, et que je m'interroge sur ce que je 
suis, que trouvé-je, ô mon Dieu ! Une raison incertaine toujours près 
de  s'égarer :  d'inconstantes  affections,  un  mélange  inexplicable 
d'espérances et de craintes vaines, des inclinations viciées, une foule 
innombrable de désirs qui sans cesse m'agitent et me tourmentent, 
quelquefois une joie fugitive, habituellement un profond ennui, je ne 
sais quel instinct  du ciel  et  de toutes les passions de la terre,  une 
volonté  infirme  qui  tout  ensemble  veut  et  ne  veut  pas,  un  grand 
orgueil dans une grande misère ; voilà mon état tel que le péché l'a 
fait, et je sens de plus en moi l'impuissance de relever une nature si 
profondément déchue. 

Il a fallu que Dieu même vint soulever ce poids immense de 
dégradations : sans un rédempteur divin, l'éternité entière aurait passé 
sur les ruines de l'homme.  Il a paru ce Rédempteur,  il  a dit :  Me 
voici ! Et son sang a satisfait à la suprême justice, et sa grâce a réparé 
le désordre de l'intelligence et  le  désordre du cœur :  elle  a  rétabli 
l'image de Dieu dans sa créature tombée. Incompréhensible mystère 
d'amour ! et comment répondre à un tel bienfait ? 

167



Reconnaissons au moins notre faiblesse et notre indigence ; ne 
nous attribuons aucun des biens qui nous sont donnés gratuitement ; 
rendons  la  gloire  à  qui  elle  appartient,  et  entrons  de  toutes  les 
puissances de notre être dans les sentiments du Prophète : Seigneur 
mon Dieu, je vous ai invoqué, et vous m'avez guéri. Vous avez retiré  
mon âme de l'enfer, et vous m'avez séparé de ceux qui descendent  
dans le lac. Chantez le Seigneur, vous qui êtes ses saints, et célébrez  
la mémoire de sa sainteté !

41. Du mépris de tous les honneurs du temps

1. Jésus-Christ : Mon fils, n'enviez point les autres si vous les 
voyez  honorés  et  élevés  tandis  qu'on  vous  méprise  et  qu'on  vous 
humilie.

Elevez votre coeur au ciel vers moi et vous ne vous affligerez 
point d'être méprisé des hommes sur la terre. 

2. Le fidèle : Seigneur, nous sommes aveuglés et la vanité nous 
séduit bien vite.

Si  je  me  considère  attentivement,  je  reconnais  qu'aucune 
créature ne m'a jamais fait d'injustice, et qu'ainsi je n'ai nul sujet de 
me plaindre de vous.  Après vous avoir tant offensé et si grièvement, 
il  est  juste  que  toute  créature  s'arme  contre  moi.   La  honte  et  le 
mépris, voilà donc ce qui m'est dû ; et à vous la louange, l'honneur et 
la gloire.  Et si je ne me dispose à souffrir avec joie, à désirer même 
d'être méprisé, abandonné de toutes les créatures et compté pour rien, 
je ne puis ni posséder au-dedans de moi une paix solide, ni recevoir 
la lumière spirituelle, ni être parfaitement uni à vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 41 

Celui qui s'examine devant Dieu à la lumière de la vérité se 
méprise souverainement, parce qu'il ne trouve en soi, sans la grâce, 
qu'un fond immense de corruption : et dès lors, loin de rechercher 
l'estime, les respects, les honneurs, il se réfugie dans son abjection 

168



comme  dans  le  seul  asile  contre  l'orgueil,  la  plus  grande  de  ses 
misères. 

Si on l'abaisse, si on le dédaigne, il ne se plaint ni ne s'irrite ; il 
reconnaît qu'on lui fait justice, et l'on ne saurait tant l'humilier qu'il 
ne s'humilie encore davantage intérieurement ; car, en tout, c'est Dieu 
qu'il regarde, et non pas les hommes. Il dit comme Job :  Si je veux  
me justifier,  ma bouche me condamnera : et si elle  entreprend de  
montrer mon innocence, elle ne prouvera que mon crime. 

Puis, dans l'amertume de son cœur, appelant la miséricorde, il 
invoque le Père céleste, qui a pitié de sa pauvre créature. J'ai péché :  
que ferai-je,  ô  Sauveur  des  hommes ? Pourquoi  avez-vous  mis  la  
guerre entre vous et moi, et suis-je devenu à charge à moi-même ? 
Pourquoi  n'ôtez-vous  pas  mon  péché,  et  n'effacez-vous  pas  mon 
iniquité ? Voilà que je dormirai dans la poussière, et quand vous me  
chercherez le matin, je ne serai plus. 

Heureux celui qui s'accuse, car il obtiendra le pardon ! Heureux 
celui qui choisit la dernière place, car on lui dira : Montez plus haut.

42.  Qu'il  ne  faut  pas  que  notre  paix  dépende  des 
hommes

1. Jésus-Christ : Si vous faites dépendre votre paix de quelque 
personne, à cause de l'habitude de vivre avec elle et de la conformité 
de vos sentiments, vous serez dans l'inquiétude et le trouble.

Mais si vous cherchez votre appui dans la vérité immuable et 
toujours vivante, vous ne serez point accablé de tristesse quand un 
ami s'éloigne ou meurt.  Toute amitié doit être fondée sur moi ; et 
c'est pour moi que vous devez aimer tous ceux qui vous paraissent 
aimables  et  qui  vous  sont  les  plus  chers  en cette  vie.   Sans  moi, 
l'amitié est stérile et dure peu, et toute affection dont je ne suis pas le 
lien n'est  ni véritable  ni pure.   Vous devez être  mort  à toutes ces 
affections  humaines,  jusqu'à  souhaiter  de  n'avoir,  s'il  se  pouvait, 

169



aucun  commerce  avec  les  hommes.   Plus  l'homme  s'éloigne  des 
consolations  de la  terre,  plus  il  s'approche  de Dieu.   Et  il  s'élève 
d'autant plus vers Dieu qu'il descend plus profond en lui-même, et 
qu'il est plus vil à ses propres yeux. 

2. Celui qui s'attribue quelque bien empêche que la grâce de 
Dieu descende en lui,  parce que la grâce de l'Esprit-Saint cherche 
toujours les cœurs humbles.

Si  vous  savez  vous  anéantir  parfaitement  et  bannir  de  votre 
coeur  tout  amour  de  la  créature,  alors,  venant  à  vous,  je  vous 
inonderai de ma grâce.  Quand vous regardez la créature, vous perdez 
de vue le créateur.  Apprenez à vous vaincre en tout à cause de lui et 
vous pourrez alors parvenir à le connaître.  Le plus petit objet désiré, 
aimé avec excès, souille l'âme et la sépare du souverain bien.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 42 

La religion sanctifie tout, et ne détruit rien, hors le péché ; elle 
n'interdit pas les affections naturelles, au contraire, il y en a qu'elle 
commande expressément, et le précepte de l'amour mutuel est un de 
ceux que l'Evangile inculque avec le plus de soin.  Aimons-nous les  
uns les autres, répète sans cesse l'apôtre saint Jean. Celui qui n'aime 
point demeure dans la mort, il  ne connaît  pas Dieu, car Dieu est  
amour. Et, dans la nuit de la Cène, ne voyons-nous pas reposer sur le 
cœur de Jésus le disciple qu'il aimait ? 

Mais nos affections, pour être pures, doivent avoir leur principe 
en  Dieu,  leur  règle  dans  sa  volonté.  Alors  ce  ne  sont  plus  des 
sentiments de la terre, qui en passant, agitent et troublent l'âme : c'est 
quelque chose de l'éternité, comme elle invariable, et calme comme 
elle. Défiez-vous des attachements qui altèrent la paix du cœur. Nulle 
créature  ne  doit  être  aimée  qu'avec  une  soumission  parfaite  aux 
ordres de la Providence. 

Toujours nous devons être prêts à supporter sans plainte ce qui 
afflige le plus la nature : l'absence, la séparation, la mort même, nous 
souvenant de ce que dit l'Apôtre :  Nous ne voulons pas, mes frères,  

170



que vous soyez dans l'ignorance touchant ceux qui dorment, afin que 
vous ne vous attristiez pas comme les autres hommes, qui n'ont point  
d'espérance. Car, si nous croyons que Jésus est mort et ressuscité,  
ainsi Dieu amènera avec Jésus ceux qui se seront endormis en lui.  
Nous  vous  disons  ceci  d'après  la  parole  du  Seigneur :  nous  qui  
vivons,  qui  sommes  réservés  pour  son  avènement,  nous  ne  
préviendrons  point  ceux  qui  sont  déjà  dans  le  sommeil.  Car  au  
commandement de l'Archange, à sa voix, au son de la trompette de  
Dieu,  le  Seigneur  lui-même  descendra  du  ciel,  et  les  morts  qui  
reposent dans le Christ se lèveront les premiers. Ensuite, nous qui  
vivons et qui serons demeurés jusqu'alors, nous serons enlevés avec  
eux dans les nuées, au-devant du Christ, au milieu des airs : et ainsi  
nous serons à jamais avec le Seigneur.  Consolez-vous les uns les  
autres dans ces paroles

43. Contre la vaine science du siècle

1.  Jésus-Christ :  Mon fils,  ne  vous  laissez  pas  émouvoir  au 
charme et à la beauté des discours des hommes,  car le royaume de 
Dieu ne consiste pas dans les discours, mais dans les oeuvres.

Soyez attentif à mes paroles qui enflamment le coeur, éclairent, 
attendrissent l'âme, et la remplissent de consolation.  Ne lisez jamais 
pour paraître plus savant ou plus sage ;  Etudiez-vous à mortifier vos 
vices ; cela vous servira plus que la connaissance des questions les 
plus difficiles. 

2.  Après  avoir  beaucoup  lu  et  beaucoup  appris,  il  en  faut 
toujours revenir à l'unique principe de toutes choses :

C'est  moi  qui  donne  à  l'homme  la  science  et  qui  éclaire  
l'intelligence des petits enfants, plus que l'homme ne le pourrait par 
aucun enseignement.  Celui à qui je parle est bientôt instruit, et fait 
de  grands  progrès  dans  la  vie  de  l'esprit.   Malheur  à  ceux  qui 
interrogent les hommes sur toutes sortes de questions curieuses et qui 
s'inquiètent peu d'apprendre à me servir !  Viendra le jour où Jésus-

171



Christ, le Maître des maîtres, le Seigneur des anges, apparaîtra pour 
demander compte à chacun de ce qu'il sait, c'est-à-dire pour examiner 
les consciences.  Et alors, la lampe à la main, il scrutera Jérusalem :  
les secrets des ténèbres seront dévoilés, et toute langue se taira. 

3. C'est moi qui, en un moment, élève l'âme humble et la fais 
pénétrer plus avant dans la vérité éternelle que ne le pourrait celui 
qui aurait étudié dix années dans les écoles.

J'enseigne sans bruit de paroles, sans embarras d'opinion, sans 
faste, sans arguments, sans disputes.  J'apprends à mépriser les biens 
de la terre, à dédaigner ce qui passe, à rechercher et à goûter ce qui 
est éternel, à fuir les honneurs, à souffrir les scandales, à mettre en 
moi toute son espérance, à ne désirer rien hors de moi et à m'aimer 
ardemment par-dessus tout. 

4.  Quelques-uns,  en  m'aimant  ainsi,  ont  appris  des  choses 
toutes divines, dont ils parlaient d'une manière admirable.

Ils  ont  fait  plus  de  progrès  en  quittant  tout,  que  par  une 
profonde étude.  Mais je dis aux uns des choses plus générales ; aux 
autres,  de  plus  particulières.  J'apparais  à  quelques-uns  doucement 
voilé  sous  des  ombres  et  des  figures ;  je  révèle  à  d'autres  mes 
mystères au milieu d'une vive splendeur.  Les livres parlent à tous le 
même  langage,  mais  il  ne  produit  pas  sur  tous  les  mêmes 
impressions,  parce que moi  seul  j'enseigne  la  vérité  au-dedans,  je 
scrute  les  cœurs,  je  pénètre  leurs  pensées,  j'excite  à  agir,  et  je 
distribue mes dons à chacun selon qu'il me plaît.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 43 

Plusieurs  se  fatiguent  et  se  tourmentent  pour  acquérir  la 
science, et j'ai vu, dit le Sage, que cela aussi était vanité, travail et 
affliction d'esprit. 

A  quoi  vous  servira  de  connaître  les  choses  de  ce  monde, 
quand ce  monde  même  aura  passé ?  Au dernier  jour,  on ne  vous 
demandera pas ce que vous avez su, mais ce que vous avez fait, et il 

172



n'y a plus de science dans les enfers, vers lesquels vous vous hâtez. 
Cessez un vain labeur.  Qui que vous soyez,  vous n'avez que trop 
cultivé l'arbre dont les fruits donnent la mort. Laissez la science qui 
nourrit l'orgueil, la science qui enfle, pour vous occuper uniquement 
d'acquérir celle qui fait les humbles et les saints, la charité, qui édifie. 
Apprenez  à  vous  humilier,  à  connaître  votre  néant  et  votre 
corruption. 

Alors Dieu viendra vers vous, il vous éclairera de sa lumière, il 
vous enseignera, dans le secret des secrets, cette science merveilleuse 
dont Jésus a dit : Je vous bénis, mon Père, Seigneur du ciel et de la 
terre,  parce  que  vous  avez  caché  ces  choses  aux  sages  et  aux 
prudents, et les avez révélées aux petits.

44.  Qu'il  ne  faut  point  s'embarrasser  dans  les  choses 
extérieures

1. Jésus-Christ :  Mon fils,  il  faut  que vous vous teniez  dans 
l'ignorance de beaucoup de choses,  que vous soyez comme mort au  
monde, et que le monde soit mort pour vous.

Il faut aussi fermer l'oreille à bien des discours et penser plutôt 
à vous conserver en paix.  Il vaut mieux détourner les yeux de ce qui 
déplaît  et  laisser  chacun  dans  son  sentiment,  que  de  s'arrêter  à 
contester.   Si vous prenez soin d'avoir  Dieu pour vous et  que son 
jugement  vous  soit  toujours  présent,  vous  supporterez  sans  peine 
d'être vaincu. 

2. Le fidèle : Hélas ! Seigneur, où en sommes-nous venus ? On 
pleure une perte temporelle, on court, on se fatigue pour le moindre 
gain, et l'on oublie les pertes de l'âme ou l'on ne s'en souvient qu'à 
peine et bien tard.

On est attentif à ce qui ne sert que peu ou point du tout, et l'on 
passe  avec  négligence  sur  ce  qui  est  souverainement  nécessaire, 
parce  que l'homme se répand tout  entier  au-dehors  et  que,  s'il  ne 

173



rentre promptement en lui-même, il demeure avec joie enseveli dans 
les choses extérieures.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 44 

Si  vous  saviez  mourir  demain,  que  vous  importeraient  les 
choses de la terre, ce qui se fait, ce qui se dit autour de vous ? Eh 
bien ! Vous mourrez demain ; car la vie est à peine d'un jour. 

Soyez donc dès ce moment  tel  que vous voudriez avoir  été, 
quand l'éternité s'ouvrira devant vous. Ni la science, ni la richesse, ni 
rien de ce qui est du monde ne vous servira au jugement de Dieu : 
vous n'y porterez que vos œuvres. Il y avait un homme riche dont les 
terres avaient produit une moisson extraordinaire ; et il pensait en 
lui-même,  disant :  Que  ferai-je ?  Car  je  n'ai  point  de  lieu  où  
recueillir tous ces fruits. Et il dit : Voici ce que je ferai : j'abattrai  
mes greniers, et j'en bâtirai de plus grands, et j'y amasserai toute ma  
récolte et tous mes biens : et je dirai à mon âme : Mon âme, tu as 
beaucoup de  biens  en  réserve  pour  plusieurs  années ;  repose-toi,  
mange, bois, fais bonne chère. Mais Dieu lui dit : Insensé, cette nuit  
même, on te redemandera ton âme ; et pour qui sera ce que tu as  
amassé ? Ainsi en est-il de celui qui thésaurise pour lui-même, et qui  
n'est pas riche devant Dieu.

45. Qu'il ne faut pas croire tout le monde, et qu'il est 
difficile de garder une sage mesure dans ses paroles

1. Le fidèle : Secourez-moi, Seigneur, dans la tribulation : car  
le salut ne vient pas de l'homme.

Combien de fois ai-je en vain cherché la fidélité où je croyais 
la trouver ? combien de fois l'ai-je trouvée où je l'attendais le moins ? 
Vanité donc d'espérer dans les hommes ; mais vous êtes, mon Dieu, 
le salut des justes.  Soyez béni, Seigneur, en tout ce qui nous arrive. 
Nous  sommes  faibles  et  changeants,  un  rien  nous  séduit  et  nous 
ébranle. 

174



2. Quel  est  l'homme si  vigilant  et  si  réservé,  qu'il  ne tombe 
jamais dans aucune surprise, ni dans aucune perplexité ?

Mais  celui,  mon  Dieu,  qui  se  confie  en  vous  et  qui  vous 
cherche dans la simplicité de son coeur, ne chancelle pas si aisément. 
Et  s'il  éprouve  quelque  affliction,  s'il  est  engagé  en  quelque 
embarras,  vous l'en tirerez bientôt ou vous le consolerez,  car vous 
n'abandonnez pas pour toujours celui qui espère en vous.  Quoi de 
plus rare qu'un ami fidèle, qui ne s'éloigne point quand l'infortune 
accable son ami ?  Seigneur, vous êtes seul constamment fidèle et nul 
ami n'est comparable à vous. 

3.  Oh !  que de sagesse dans ce que disait  cette  sainte  âme : 
Mon coeur est affermi et fondé en Jésus-Christ !

S'il en était ainsi de moi, je serais moins troublé par la crainte 
des  hommes  et  moins  ému  de  leurs  paroles  malignes.   Qui  peut 
prévoir, qui peut détourner tous les maux à venir ? Si ceux qu'on a 
prévus souvent blessent encore, que sera-ce donc de ceux qui nous 
frappent inopinément ?  Pourquoi, malheureux que je suis, n'ai-je pas 
pris de plus sûres précautions pour moi-même ? Pourquoi aussi ai-je 
eu  tant  de  crédulité  pour  les  autres ?   Mais  nous  sommes  des 
hommes,  et  rien  autre  chose  que  des  hommes  fragiles,  quoique 
plusieurs nous croient ou nous appellent des anges.  A qui croirai-je, 
Seigneur, si ce n'est à vous ? Vous êtes la vérité qui ne trompe point 
et  qu'on ne peut  tromper.   Au contraire,  tout homme est  menteur, 
faible,  inconstant,  fragile,  surtout dans ses paroles ;  de sorte qu'on 
doit à peine croire d'abord ce qui paraît le plus vrai dans ce qu'il dit. 

4.  Que vous  nous  avez sagement  avertis  de nous  défier  des 
hommes ; que l'homme a pour ennemis ceux de sa propre maison, et 
que si quelqu'un dit :  Le Christ est ici, ou il est là, il ne faut pas le 
croire.

Une dure  expérience  m'a  éclairé ;  heureux si  elle  sert  à  me 
rendre  moins  insensé  et  plus  vigilant !   Soyez  discret,  me  dit 
quelqu'un, soyez discret ; ce que je vous dis n'est que pour vous. Et 

175



pendant que je me tais et que je crois la choses secrète, il ne peut lui-
même garder le silence qu'il m'a demandé ; mais dans l'instant, il me 
trahit, se trahit lui-même et s'en va.  Eloignez de moi, Seigneur, ces 
confidences  trompeuses ;  ne permettez  pas que je tombe entre  les 
mains de ces hommes indiscrets, ou que je leur ressemble.  Mettez 
dans ma bouche des paroles invariables et vraies ; et que ma langue 
soit étrangère à tout artifice. Ce que je ne peux souffrir en autrui, je 
dois m'en préserver avec soin. 

5. Oh ! qu'il est bon, qu'il est nécessaire pour la paix, de se taire 
sur les autres, de ne pas tout croire indifféremment,  ni tout redire 
sans réflexion, de se découvrir à peu de personnes, de vous chercher 
toujours pour témoin de son coeur, de ne pas se laisser emporter à 
tout vent de paroles, mais de désirer que tout en nous et hors de nous 
s'accomplisse selon qu'il plaît à votre volonté.

Que c'est encore un sûr moyen pour conserver la grâce céleste, 
de  fuir  ce  qui  a  de  l'éclat  aux  yeux  des  hommes,  de  ne  point 
rechercher ce qui semble attirer  leur admiration,  mais de travailler 
ardemment à acquérir ce qui produit la ferveur et corrige la vie !  A 
combien d'hommes a été funeste une vertu connue et louée trop tôt ! 
Que de fruits, au contraire, d'autres ont tirés d'une grâce conservée en 
silence  durant  cette  vie  fragile,  qui  n'est  qu'une  tentation  et  une 
guerre continuelle !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 45 

Ne vous appuyez pas sur les hommes ; car ils vous manqueront 
tôt ou tard. L'homme est faible, indiscret, inconstant, léger, enclin à 
tout rapporter à soi. Le moindre caprice l'éloigne, le moindre intérêt 
suffit pour le transformer en ennemi. Alors, il se montre tel qu'il est. 
Il  vous  aimait,  mais  pour  lui-même,  pour  tirer  parti  de  vous  au 
besoin. Fuyez, fuyez ces faux amis du monde. Celui-ci vous trahit, 
cet autre vous délaisse. Arrive-t-il des circonstances qui vous forcent 
à recourir à eux, tous commencent à s'excuser. Le premier dit : J'ai 
acheté une terre, il faut nécessairement que j'aille la voir ; je vous 
supplie de m'excuser. Un autre dit : J'ai acheté cinq paires de bœufs, 

176



et je vais les éprouver ; je vous supplie de m'excuser. Un autre dit : 
J'ai épousé une femme, et c'est pourquoi je ne puis aller. Voilà les 
amitiés humaines. 

Vous seul, mon Dieu, vous seul n'abandonnez point ceux qui 
espèrent en vous : toujours vous êtes près d'eux pour les soutenir et 
les  consoler.  Jamais  vous  ne  vous  lassez  d'entendre  leurs 
gémissements,  d'écouter  leurs  plaintes,  de  recueillir  leurs  larmes. 
Rien n'est au-dessus de votre tendresse : cet homme abject aux yeux 
des hommes, ce pauvre rebuté de toutes parts, vous l'assistez, mon 
Dieu, sur le lit de sa douleur, et votre main retourne son lit pour y 
reposer ses infirmités ; puis, quand sa tâche est accomplie, à la fin du 
jour, vous le recevrez dans l'éternelle paix.

46. Qu'il faut mettre sa confiance en Dieu, lorsqu'on est 
assailli de paroles injurieuses

1. Jésus-Christ : Mon fils, demeurez ferme, et espérez en moi. 
Qu'est-ce, après tout, que des paroles ? un vain bruit : elles frappent 
l'air, mais ne brisent point la pierre.

Si vous êtes coupable, songez que votre désir doit être de vous 
corriger. Si votre conscience ne vous reproche rien, pensez que vous 
devez souffrir avec joie cette légère peine pour Dieu.  C'est bien le 
moins que de temps en temps vous supportiez quelques paroles, vous 
qui ne pouvez encore soutenir de plus dures épreuves.  Et pourquoi 
de si petites choses vont-elles jusqu'à votre coeur, si ce n'est que vous 
êtes  encore  charnel,  et  trop  occupé  des  jugements  des  hommes ? 
Vous craignez le mépris, et à cause de cela vous ne voulez pas être 
repris de vos fautes et vous cherchez des excuses pour les couvrir. 

2. Scrutez mieux votre coeur et vous reconnaîtrez que le monde 
vit encore en vous, et le vain désir de plaire aux hommes.

Car  votre  répugnance  à  être  abaissé,  confondu  par  vos 
faiblesses, prouve que vous n'avez pas une humilité sincère, que vous 

177



n'êtes pas  véritablement mort au monde, et que le monde n'est pas  
crucifié pour vous.  Ecoutez ma parole et vous vous inquiéterez peu 
de toutes les paroles des hommes.  Quand on dirait contre vous tout 
ce que peut inventer la plus noire malice, en quoi cela vous nuirait-il, 
si vous le laissez passer comme la paille que le vent emporte ? En 
perdriez-vous un seul cheveu ? 

3. Celui dont le coeur n'est pas renfermé en lui-même et qui n'a 
pas Dieu toujours présent, s'émeut aisément d'une parole de blâme.

Mais celui qui se confie en moi et qui ne s'appuie pas sur son 
propre jugement,  ne craindra rien des hommes.  Car c'est moi qui 
connais et qui juge ce qui est secret, je sais la vérité de toutes choses, 
qui a fait l'injure et qui la souffre.  Cette parole, elle est venue de 
moi ; cet événement, je l'ai permis afin que ce qu'il y a de caché dans 
beaucoup de cœurs fut révélé.  Je jugerai l'innocent et le coupable ; 
mais par un secret jugement, j'ai voulu auparavant éprouver l'un et 
l'autre. 

4.  Le  témoignage  des  hommes  trompe  souvent,  mais  mon 
jugement est vrai ; il subsistera et ne sera point ébranlé.

Le plus souvent il est caché et peu de personnes le découvrent 
en chaque chose ; cependant il n'erre jamais et ne peut errer, quoiqu'il 
ne paraisse pas toujours juste aux yeux des insensés.  C'est donc à 
moi qu'il faut remettre le jugement de tout, sans jamais s'en rapporter 
à son propre sens.  Le juste ne sera point troublé, quoiqu'il arrive  
par l'ordre de Dieu. Il lui importera peu qu'on l'accuse injustement. 
Et si d'autres le défendent et réussissent à le justifier, il n'en concevra 
pas non plus une vaine joie.  Car il  se souvient que c'est moi  qui  
sonde les cœurs et les reins, et que je ne juge point sur les dehors et 
les  apparences  humaines.   Ce  qui  paraît  louable  au jugement  des 
hommes, souvent est criminel à mes yeux. 

5. Le fidèle : Seigneur, mon Dieu, juge infiniment juste, fort et 
patient,  qui  connaissez la  fragilité  de l'homme et son penchant  au 

178



mal, soyez ma force et toute ma confiance ; car ma conscience ne me 
suffit pas.

Vous  connaissez  ce  que  je  ne  connais  point ;  ainsi  j'ai  dû 
m'abaisser  sous  tous  les  reproches  et  les  supporter  avec  douceur. 
Pardonnez-moi, dans votre bonté, toutes les fois que je n'ai pas agi de 
la sorte,  et  donnez-moi plus abondamment la grâce qui apprend à 
souffrir.  Car je dois compter bien plus sur votre grande miséricorde 
pour obtenir le pardon, que sur ma vertu apparente, pour justifier ce 
que ma conscience recèle.  Quoique je ne me reproche rien, je ne  
suis  cependant  pas  justifié  pour  cela ;  parce  que  sans  votre 
miséricorde, nul homme vivant ne sera juste devant vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 46 

Vous  serez  heureux  quand  on  vous  maudira,  et  qu'on  vous  
persécutera,  et  qu'on  dira  faussement  toute  sorte  de  mal  contre 
vous ; réjouissez-vous alors, et soyez ravis de joie, parce que votre 
récompense est grande dans les cieux. Combien cependant, malgré 
cette parole, ne nous troublons-nous pas des discours des hommes et 
de leurs jugements ! Nous ne pouvons supporter qu'on nous abaisse ; 
nous  voulons  à  tout  prix  être  loués,  estimés.  Séduits  par  un  vain 
fantôme de réputation, nous oublions Dieu et ses enseignements, et 
les biens qu'il promet aux humbles. Etrange effet de l'orgueil toujours 
vivant au fond de notre misérable cœur ! 

Que vous importent l'outrage, l'injure, la calomnie ? D'où vient 
qu'elle excite en vous une peine si amère,  un si vif ressentiment ? 
Craignez-vous  donc  d'avoir  trop  de  moyens  d'expiation,  trop 
d'espérance de miséricorde ? Mais on vous accuse à tort ! Aimeriez-
vous mieux que ce fût avec justice ? Si vous n'avez pas commis la 
faute qu'on vous reproche, que d'autres vous avez commises qu'on ne 
vous reproche point ! 

Descendez dans votre conscience, vous y entendrez une voix 
plus sévère que celles qui s'élèvent contre vous. Celles-ci se tairont ; 
mais l'autre parlera devant le Juge en présence duquel tout à l'heure 

179



vous  comparaîtrez,  loin  des  bruits  de  la  terre,  dans  le  silence  de 
l'éternité. Pensez à ce moment formidable, et vous vous inquiéterez 
peu de ce que les hommes pensent de vous.

47. Qu'il faut être prêt à souffrir pour la vie éternelle 
tout ce qu'il y a de plus pénible

1.  Jésus-Christ :  Mon  fils,  que  les  travaux  que  vous  avez 
entrepris pour moi ne brisent pas votre courage, et que les afflictions 
ne vous abattent pas entièrement ; mais qu'en tout ce qui arrive, ma 
promesse vous console et vous fortifie.

Je suis assez puissant pour vous récompenser au-delà de toutes 
bornes et de toute mesure.  Vous ne serez pas longtemps ici dans le 
travail,  ni  toujours  chargé  de douleurs.   Attendez  un  peu  et  vous 
verrez promptement la fin de vos maux.  Une heure viendra où le 
travail et le trouble cesseront.  Tout ce qui passe avec le temps est 
peu de chose et ne dure guère. 

2. Faites ce que vous avez à faire ; travaillez fidèlement à ma 
vigne, et je serai moi-même votre récompense.

Ecrivez,  lisez,  chantez  mes  louanges,  gémissez,  gardez  le 
silence, priez, souffrez courageusement l'adversité ; la vie éternelle 
est digne de tous ces combats, et de plus grands encore.  Il y a un 
jour connu du Seigneur où la paix viendra ; et il n'y aura plus de jour 
ni de nuit comme sur cette terre mais une lumière perpétuelle, une 
splendeur  infinie,  une paix inaltérable,  un repos  assuré.   Vous ne 
direz plus alors :  Qui me délivrera de ce corps de mort ? Vous ne 
vous  écrierez  plus :  Malheur  à  moi,  parce  que  mon  exil  a  été  
prolongé ! car  la  mort  sera détruite,  et  le  salut  sera  éternel ;  plus 
d'angoisse, une joie ravissante, une société de gloire et de bonheur. 

3. Oh ! si vous aviez vu, dans le ciel, les couronnes immortelles 
des saints ! de quel glorieux état resplendissent ces hommes que le 
monde  méprisait  et  regardait  comme  indignes  de  vivre !  aussitôt, 

180



certes,  vous  vous  prosterneriez  jusque  dans  la  poussière,  et  vous 
aimeriez mieux être au-dessous de tous qu'au-dessus d'un seul.

Vous ne désireriez point les jours heureux de cette vie ; mais 
plutôt vous vous réjouiriez de souffrir pour Dieu, et vous regarderiez 
comme le plus grand gain d'être compté pour rien parmi les hommes. 

4. Oh ! si vous goûtiez ces vérités, si elles pénétraient jusqu'au 
fond de votre coeur, comment oseriez-vous vous plaindre, même une 
seule fois ?

Est-il  rien  de  pénible  qu'on  ne  doive  supporter  pour  la  vie 
éternelle ?  Ce n'est pas peu de gagner ou de perdre le royaume de 
Dieu.  Levez donc les yeux au ciel. Me voilà, et avec moi tous mes 
saints ;  ils  ont  soutenu  dans  ce  monde  un  grand  combat ;  et 
maintenant ils se réjouissent, maintenant ils sont consolés et à l'abri 
de  toute  crainte,  maintenant  ils  se  reposent,  et  ils  demeureront  à 
jamais avec moi dans le royaume de mon Père.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 47 

Quand la vie nous paraît pesante, quand nous sommes près de 
succomber  à  la  tristesse  de l'exil,  levons  les  yeux  et  contemplons 
l'aurore de notre délivrance ; car cette enveloppe mortelle s'en va se 
détruisant,  mais  l'homme intérieur  se  renouvelle  de jour  en  jour.  
Attendons, souffrons en paix ; l'heure du repos approche. 

Les légères tribulations de cette vie d'un moment, nous élevant  
sans  mesure,  produisent  en  nous  un  poids  éternel  de  gloire. 
Qu'importe un peu de fatigue, un peu de travail sur la terre ? Nous 
passons, et n'avons point ici de cité permanente. Jésus est allé devant  
pour nous préparer une demeure en la maison de son Père ; et puis  
il viendra et il nous prendra avec lui, afin que là où il est, nous y  
soyons  aussi.  O Jésus !  O mon Sauveur !  Mon âme languit  après 
vous, elle vous désire comme le cerf altéré désire l'eau des fontaines. 
Venez, ne tardez pas ! 

181



Loin  de  vous  nous  sommes  assis  dans  l'ombre  de  la  mort. 
Hâtez-vous, Seigneur ; faites luire sur nous la lumière de votre face, 
et  qu'elle  nous  guide  à  la  céleste  Jérusalem,  au  pied  du  trône  de 
l'Agneau.  Là,  dans  le  ravissement  de  l'amour,  dans  l'immortelle 
extase de la joie, les chœurs des Bienheureux, mêlés aux chœurs des 
Anges,  célèbrent  le Dieu trois  fois saint.  Et moi,  Seigneur,  sur le  
bord  des  fleuves  de  Babylone,  j'ai  pleuré  en  me ressouvenant  de  
Sion. Console-toi, mon âme, prête l'oreille : n'entends-tu pas dans le 
lointain  comme  le  premier  murmure  qui  annonce  l'arrivée  de 
l'Epoux ? Encore un moment, et tu le verras ; encore un moment, et 
rien jamais ne pourra te séparer de lui.

48. De l'éternité bienheureuse et des misères de cette 
vie

1. Le fidèle : Ô bienheureuse demeure de la cité céleste ! Jour 
éclatant de l'éternité, que la nuit n'obscurcit jamais et que la vérité 
souveraine éclaire perpétuellement de ses rayons ; jour immuable de 
joie et de repos, que nulle vicissitude ne trouble !

Oh ! que ce jour n'a-t'il lui déjà sur les ruines du temps et de 
tout ce  qui passe avec le temps !   Il  luit  pour les saints  dans son 
éternelle splendeur ; mais  nous, voyageurs sur la terre, nous ne le  
voyons que de loin, comme à travers un voile. 

2. Les citoyens du ciel en connaissent les délices ; mais les fils 
d'Eve,  encore exilés,  gémissent sur l'amertume et l'ennui de la vie 
présente.

Les jours d'ici-bas sont courts et mauvais, pleins de douleurs et 
d'angoisses.  L'homme y est souillé de beaucoup de péchés, engagé 
dans beaucoup de passions, agité par mille craintes, embarrassé de 
mille soins, emporté çà et là par la curiosité, séduit par une foule de 
chimères, environné d'erreurs, brisé de travaux, accablé de tentations, 
énervé de délices, tourmenté par la pauvreté. 

182



3.  Oh !  quand  viendra  la  fin  de  ces  maux ?  quand  serai-je 
délivré de la misérable servitude des vices ? quand me souviendrai-
je,  Seigneur,  de vous  seul ?  quand goûterai-je en vous  une pleine 
joie ?

Quand, dégagé de toute entrave, jouirai-je d'une vraie liberté, 
désormais exempte de toute peine et du corps et de l'esprit ?  Quand 
posséderai-je une joie solide, assurée, inaltérable, paix au-dedans et 
au-dehors, paix affermie de toutes parts ?  Ô bon Jésus ! quand me 
sera-t'il donné de vous voir, de contempler la gloire de votre règne ? 
quand me serez-vous tout en toute chose ?  Quand serai-je avec vous 
dans ce royaume que vous avez préparé de toute éternité à vos élus ? 
J'ai été délaissé, pauvre, exilé, en une terre ennemie, où il y a guerre 
continuelle et de grandes infortunes. 

4. Consolez mon exil, adoucissez l'angoisse de mon coeur : car 
il soupire après vous de toute l'ardeur de ses désirs.

Tout  ce  que  le  monde  m'offre  ici-bas  pour  me  consoler  me 
pèse.  Je voudrais m'unir intimement à vous, et je ne puis atteindre à 
cette ineffable union.  Je voudrais m'attacher aux choses du ciel, et 
mes  passions  immortifiées  me  replongent  dans  celles  de  la  terre. 
Mon âme aspire à s'élever au-dessus de tout, et la chair me rabaisse 
au-dessous, malgré mes efforts.  Ainsi, homme misérable, j'ai sans 
cesse la guerre au-dedans de moi et je me suis à charge à moi-même, 
l'esprit voulant s'élever toujours et la chair toujours descendre ! 

5. Oh ! combien je souffre en moi lorsque, méditant les choses 
du ciel, celles de la terre viennent en foule se présenter à ma pensée 
durant  la  prière !  Mon  Dieu,  ne  vous  éloignez  pas  de  moi  et  
n'abandonnez point votre serviteur dans votre colère.

Faites briller votre foudre et dissipez ces visions de la chair : 
lancez  vos  flèches,  et  mettez  en  fuite  ces  fantômes  de  l'ennemi. 
Rappelez à vous tous mes sens ; faites que j'oublie toutes les choses 
du monde et que je rejette promptement avec mépris ces criminelles 
images.   Eternelle  vérité,  prêtez-moi  votre  secours  afin  que  nulle 

183



chose vaine ne me touche.  Venez en moi, céleste douceur, et que 
tout ce qui n'est pas pur s'évanouisse devant vous.  Pardonnez-moi 
aussi,  et  usez de miséricorde,  toutes les fois  que dans la prière  je 
m'occupe d'autre chose que de vous.  Car je confesse sincèrement 
que la distraction m'est habituelle.  Dans le mouvement ou dans le 
repos, bien souvent je ne suis point où est mon corps, mais plutôt où 
mon esprit m'emporte.  Je suis là où est ma pensée, ma pensée est 
d'ordinaire où est ce que j'aime.  Ce qui me plaît naturellement ou par 
habitude, voilà ce qui d'abord se présente à elle. 

6. Et c'est pour cela, ô Vérité, que vous avez dit expressément : 
Où est votre trésor, là aussi est votre coeur.

Si  j'aime le  ciel,  je pense volontiers  aux choses du ciel.   Si 
j'aime  le  monde,  je  me  réjouis  des  prospérités  du  monde  et  je 
m'attriste  de  ses  adversités.   Si  j'aime  la  chair,  je  me  représente 
souvent ce qui est de la chair.  Si j'aime l'esprit, ma joie est de penser 
aux choses spirituelles.  Car il est doux de parler et d'entendre parler 
de tout ce que j'aime, et j'en emporte avec moi le souvenir dans ma 
retraite.  Mais heureux l'homme, ô mon Dieu ! qui à cause de vous, 
bannit de son coeur toutes les créatures, qui fait violence à la nature 
et crucifie par la ferveur de l'esprit les convoitises de la chair, afin de 
vous offrir  du fond d'une conscience où règne la  paix,  une prière 
pure,  et  que,  dégagé  au-dedans  et  au-dehors  de  tout  ce  qui  est 
terrestre, il puisse se mêler au chœurs des anges !

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 48 

Les  maladies,  les  peines,  les  souffrances,  les  tentations, 
l'invincible  désir  d'une félicité  que rien ne nous offre ici-bas,  tout 
nous rappelle sans cesse à cette grande éternité où la foi nous promet, 
dans la possession de Dieu même, le repos, la paix, le bien parfait, 
infini, auquel nous aspirons de toutes les puissances de notre âme. Et 
voilà pourquoi les saints gémissent si amèrement sous le poids des 
liens qui les retiennent encore sur la terre ; voilà pourquoi l'Apôtre 
s'écriait : Je désire que mon corps se dissolve, afin d'être avec Jésus-
Christ. 

184



Alors plus de crainte, plus de larmes, plus de combat, mais un 
éternel triomphe et une joie éternelle. Si un faible reflet de la vérité 
souveraine ravit déjà notre intelligence,  que sera-ce quand nous la 
contemplerons dans son plein éclat ? Et si dès à présent, il est doux 
d'aimer, que sera-ce quand nous nous abreuverons à la source même 
de l'amour ? 

Oh ! oui, Seigneur, je désire la dissolution de mon corps, afin 
d'être avec vous ! Cette espérance seule me console ; elle est toute 
ma vie. Qu'est ce pour moi que le monde et que peut-il me donner ? 
J'ai séjourné parmi les habitants de Cédar, et mon âme a été étrangère 
au milieu d'eux. Votre royaume, mon Dieu, votre royaume, je n'ai 
point d'autre patrie. Daignez y rappeler ce pauvre exilé, et il célébrera 
éternellement vos miséricordes.

49.  Du désir  de la  vie  éternelle,  et  des grands biens 
promis à ceux qui combattent courageusement

1.  Jésus-Christ :  Mon  fils,  lorsque  le  désir  de  l'éternelle 
béatitude vous est donné d'en haut et que vous aspirez à sortir de la 
prison  du  corps  pour  contempler  ma  lumière  sans  ombre  et  sans 
vicissitude,  dilatez  votre  coeur  et  recevez  avec amour  cette  sainte 
aspiration.

Rendez grâce de toute votre âme à la bonté céleste, qui vous 
prodigue  ainsi  ses  faveurs,  qui  vous   visite  avec  tendresse,  vous 
excite, vous presse et vous soulève puissamment, de peur que votre 
poids ne vous incline vers la terre.  Car rien de cela n'est le fruit de 
vos pensées ou de vos efforts, mais une grâce de Dieu, qui a daigné 
jeter  sur  vous  un regard  afin  que,  croissant  dans  la  vertu  et  dans 
l'humilité,  vous vous prépariez à de nouveaux combats et que tout 
votre coeur s'attache à moi avec la volonté ferme de me servir. 

2.  Quelque  ardent  que  soit  le  feu,  la  flamme  cependant  ne 
monte pas sans fumée.

185



Ainsi  quelques-uns,  quoique  embrasés  du  désir  des  choses 
célestes, ne sont point néanmoins entièrement dégagés des affections 
et des tentations de la chair.  Et c'est pourquoi ils n'ont pas en vue la 
seule gloire de Dieu, dans ce qu'ils demandent avec tant d'instance. 
Tel est souvent votre désir, que vous croyez si vif et si sûr.  Car rien 
n'est pur ni parfait, de ce qui est mêlé d'intérêt propre. 

3. Demandez, non ce qui vous est doux, non ce qui vous offre 
quelque  avantage,  mais  ce  qui  m'honore  et  me  plaît ;  car  si  vous 
jugez selon la justice, vous devez, docile à mes ordres, les préférer à 
vos désirs et à tout ce qu'on peut désirer.

Je connais votre désir ; j'ai entendu vos gémissements.  Vous 
voudriez jouir déjà de la liberté glorieuse des enfants de Dieu ; déjà 
la demeure éternelle, la céleste patrie où la joie ne tarit jamais, ravit 
votre pensée. Mais l'heure n'est pas encore venue, vous êtes encore 
dans un autre temps, temps de guerre, temps de travail et d'épreuves. 
Vous désirez être rassasié du souverain bien, mais cela ne se peut 
maintenant.  C'est moi qui suis le bien suprême ; attendez-moi dit le 
Seigneur, jusqu'à ce que vienne le royaume de Dieu. 

4. Il faut que vous soyez encore éprouvé sur la terre et exercé 
de  bien  des  manières.  De  temps  en  temps  vous  recevrez  des 
consolations, mais jamais assez pour rassasier vos désirs.

Ranimez donc votre force et votre courage pour accomplir et 
pour  souffrir  ce  qui  répugne  à  la  nature.   Il  faut  que  vous  vous  
revêtiez de l'homme nouveau,  que vous vous changiez en un autre 
homme.  Il faut que souvent vous fassiez ce que vous ne voulez pas, 
et  que  vous  renonciez  à  ce  que  vous  voulez.   Ce  que  les  autres 
souhaitent  réussira,  mille  obstacles  s'opposeront  à  ce  que  vous 
souhaitez.  On écoutera ce que disent les autres, ce que vous direz 
sera  compté  pour  rien.   Ils  demanderont  et  ils  obtiendront ;  vous 
demanderez et on vous refusera. 

5. On parlera d'eux, on les exaltera ; et personne ne parlera de 
vous.

186



On leur confiera tel ou tel emploi, et l'on ne vous jugera propre 
à rien.  Quelquefois la nature s'en affligera ; et ce sera beaucoup si 
vous le supportez en silence.  C'est dans ces épreuves et une infinité 
d'autres semblables que,  d'ordinaire,  on reconnaît  combien un vrai 
serviteur de Dieu sait se renoncer et se briser à tout.  Il n'est presque 
rien qui vous fasse sentir autant le besoin de mourir à vous -même, 
que de voir  et  de souffrir  ce  qui  répugne à  votre  volonté,  surtout 
lorsqu'on vous commande des choses inutiles ou déraisonnables.  Et 
parce que, assujetti à un supérieur, vous n'osez résister à son autorité, 
il  vous semble dur d'être en tout conduit par un autre et de n'agir 
jamais selon vos propres sens. 

6.  Mais  pensez,  mon  fils,  aux  fruits  de  vos  travaux,  à  leur 
prompte fin, à leur récompense trop grande, et loin de les porter avec 
douleur, vous y trouverez une puissante consolation.

Car,  pour  avoir  renoncé  maintenant  à  quelques  vaines 
convoitises, vous ferez éternellement votre volonté dans le ciel.  Là 
tous vos vœux seront accomplis, tous vos désirs satisfaits.  Là tous 
les  biens  s'offriront  à  vous,  sans  que vous  ayez  à  craindre  de les 
perdre.  Là votre volonté ne cessant jamais d'être unie à la mienne, 
vous ne souhaiterez rien hors de moi, rien qui vous soit propre.  Là 
personne  ne  vous  résistera,  personne  ne  se  plaindra  de  vous, 
personne ne vous suscitera de contrariétés ni d'obstacles ; mais tout 
ce qui peut être désiré étant présent à la fois, votre âme, rassasiée 
pleinement,  n'embrassera qu'à peine cette  immense félicité.   Là je 
donnerai  la  gloire  pour  les  opprobres  soufferts,  la  joie  pour  les 
larmes, pour la dernière place un trône dans mon royaume éternel. 
Là éclateront les fruits de l'obéissance, la pénitence se réjouira de ses 
travaux, et l'humble dépendance sera glorieusement couronnée. 

7. Maintenant donc, inclinez-vous humblement sous la main de 
tous et ne regardez point qui a dit ou ordonné cela.

Mais si quelqu'un demande ou souhaite quelque chose de vous, 
qui que ce soit, ou votre supérieur, ou votre inférieur, ou votre égal, 
loin  d'en  être  blessé,  ayez  soin  de  l'accomplir  avec  une  effusion 

187



sincère.   Que  l'un  recherche  ceci,  un  autre  cela ;  que  celui-là  se 
glorifie  d'une chose,  celui-ci  d'une  autre,  et  qu'il  en  reçoive  mille 
louanges ;  pour  vous,  ne  mettez  votre  joie  que dans  le  mépris  de 
vous-même,  dans  ma  volonté  et  ma  gloire.   Vous  ne  devez  rien 
désirer, sinon que, soit par la vie, soit par la mort, Dieu soit toujours  
glorifié en vous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 49 

On ne saurait trop le redire, le premier et le dernier précepte, 
celui qui les comprend tous, est l'entier renoncement de soi-même et 
la conformité parfaite de notre volonté à celle de Dieu. Ainsi, bien 
qu'il  nous soit  permis  et  même commandé d'aspirer à la béatitude 
céleste, et de gémir sur la longueur de l'exil, néanmoins nous devons 
supporter  avec  une  grande  patience  et  nous  complaire  dans  les 
épreuves  que  la  Providence  nous  envoie,  parce  qu'elles  sont  tout 
ensemble utiles à notre salut, et l'un des moyens que Dieu a choisis 
pour satisfaire sa justice, et pour manifester en nous sa miséricorde et 
sa gloire. 

Pécheurs, nous devons participer aux souffrances de Celui qui 
nous a rachetés : disciples de Jésus, nous devons marcher à la suite 
de notre Maître et de notre modèle, en portant la Croix, et, comme 
lui,  épuiser  le  calice  d'amertume.  Nul  n'est  couronné  s'il  n'a 
combattu.  Heureux  donc  l'homme  qui  endure  la  tentation !  Parce 
qu'après avoir été éprouvé, il recevra la couronne de vie que Dieu a 
promise à ceux qui l'aiment. 

Attendons le moment qu'il  a marqué,  et poursuivons en paix 
notre pèlerinage. Tout ce qui finit est court, et rien n'est pénible à 
celui qui espère. Que cette pensée ranime notre langueur, quand nous 
nous sentons abattus. "Au milieu de ce grand naufrage du monde, dit 
saint Chrysostome, une main propice nous jette d'en haut le câble de 
l'espérance, qui peu à peu retire des flots des misères humaines et 
soulève jusqu'au ciel ceux qui s'y attachent fortement."

188



50.  Comment  un  homme  dans  l'affliction  doit 
s'abandonner entre les mains de Dieu

1.  Le  fidèle :  Seigneur  mon  Dieu,  Père  saint,  soyez  béni 
maintenant et dans toute l'éternité, parce qu'il a été fait comme vous 
l'avez voulu, et ce que vous faites est bon.

Que votre serviteur  se réjouisse,  non en lui-même ni en nul 
autre, mais en vous seul, parce que vous seul êtes la véritable joie : 
vous  êtes,  Seigneur,  mon  espérance,  ma  couronne,  ma  joie,  ma 
gloire.  Qu'y a-t-il en votre serviteur qu'il n'ait reçu de vous, et sans 
l'avoir mérité ?  Tout est à vous : vous avez tout fait, tout donné.  Je 
suis pauvre, et dans les travaux dès mon enfance. Quelquefois mon 
âme est triste jusqu'aux larmes, et quelquefois elle se trouble en elle-
même, à cause des passions qui la pressent. 

2. Je désire la joie de la paix, j'aspire à la paix de vos enfants, 
que vous nourrissez dans votre lumière et vos consolations.

Si vous me donnez la paix, si vous versez en moi votre joie 
sainte,  l'âme  de  votre  serviteur  sera  comme  remplie  d'une  douce 
mélodie et, ravi d'amour, il chantera vos louanges.  Mais si vous vous 
retirez,  comme vous le faites souvent,  il  ne pourra  courir dans la  
voie  de  vos  commandements ;  alors  il  ne  lui  reste  qu'à  tomber  à 
genoux et  se frapper la  poitrine,  parce qu'il  n'en est  plus pour lui 
comme auparavant, lorsque  votre lumière resplendissait sur sa tête, 
et qu'à l'ombre de vos ailes il trouvait un abri contre les tentations. 

3. Père juste et toujours digne de louanges, l'heure est venue où 
votre serviteur doit être éprouvé.

Père aimable, il est juste que votre serviteur souffre maintenant 
quelque chose pour vous.  Père à jamais adorable, l'heure que vous 
avez prévue de toute éternité est venue, où il faut que votre serviteur 
succombe  pour  un  peu  de  temps  au-dehors,  sans  cesser  de  vivre 
toujours intérieurement en vous.  Il faut que pour un peu de temps il 
soit  abaissé,  humilié,  anéanti  devant  les  hommes,  brisé  de 

189



souffrances,  accablé  de  langueurs,  afin  de  se  relever  avec  vous  à 
l'aurore d'un jour nouveau, et d'être environné de splendeur dans le 
ciel.  Père saint, vous l'avez ainsi ordonné, ainsi voulu, et ce que vous 
avez commandé s'est accompli. 

4. Car c'est la grâce que vous faites à ceux que vous aimez, de 
souffrir en ce monde pour votre amour, et d'être affligés autant de 
fois et par qui que ce soit que vous le permettiez.

Rien ne se fait  sur la terre  sans raison,  sans dessein et  sans 
l'ordre de votre Providence.  Ce m'est un bien, Seigneur, que vous  
m'ayez  humilié,  afin  que  je  m'instruise  de  votre  justice,  et  que  je 
bannisse de mon coeur tout orgueil et toute présomption.  Il m'est 
utile  d'avoir  été  couvert  de  confusion,  afin  que  je  cherche  à  me 
consoler  plutôt  en  vous  que  dans  les  hommes.   Par  là  j'ai  appris 
encore à redouter vos jugements impénétrables, selon lesquels  vous 
affligez et le juste et l'impie, mais toujours avec équité et justice. 

5. Je vous rends grâces de ce que vous ne m'avez point épargné 
les maux, et de ce qu'au contraire vous m'avez sévèrement frappé, me 
chargeant  de douleurs  et  m'accablant  d'angoisses au-dedans et  au-
dehors.

De tout ce qui est sous le ciel, il n'est rien qui me console ; je 
n'espère qu'en vous,  ô  mon Dieu !  céleste  médecin  des  âmes,  qui  
blessez et qui guérissez ; qui conduisez jusqu'aux enfers, et qui en  
ramenez.   Vous me guidez  par  vos  enseignements,  et  votre  verge  
même m'instruira. 

6. Père uniquement aimé, voilà que je suis entre vos mains, je 
m'incline sous la verge qui me corrige.

Frappez,  frappez encore, afin que je réforme selon votre gré 
tout ce qu'il y a d'imparfait en moi.  Faites de moi, comme vous le 
savez si bien faire, un disciple humble et pieux, toujours prêt à vous 
obéir au moindre signe.  Je m'abandonne, moi et tout ce qui est à 
moi, à votre correction. Il vaut mieux être châtié en ce monde qu'en 
l'autre.  Vous savez tout, vous pénétrez tout, et rien ne vous est caché 

190



dans la conscience de l'homme.  Vous connaissez les choses futures 
avant  qu'elles  arrivent  et  il  n'est  pas  besoin  que  personne  vous 
instruise ou vous avertisse de ce qui se passe sur la terre.  Vous savez 
ce qui est utile à mon avancement et combien la tribulation sert à 
consumer  la  rouille  des  vices.   Disposez  de  moi  selon  votre  bon 
plaisir et ne me délaissez point à cause de ma vie toute de péché, que 
personne ne connaît mieux que vous. 

7.  Faites,  Seigneur,  que  je  sache  ce  que  je  dois  savoir,  que 
j'aime ce que je dois aimer, que je loue ce qui vous est agréable, que 
j'estime ce qui est précieux devant vous, et que je méprise ce qui est 
vil à vos regards.

Ne permettez pas que je juge d'après ce que l'oeil aperçoit au-
dehors, ni que je forme mes sentiments sur les discours insensés des  
hommes ;  mais  faites  que  je  porte  un  jugement  vrai  des  choses 
sensibles et spirituelles, et surtout que je cherche à connaître votre 
volonté. 

8. Souvent les hommes se trompent en ne jugeant que sur le 
témoignage des sens. Des amateurs du siècle se trompent aussi en 
n'aimant que les choses visibles.

Un homme en vaut-il mieux parce qu'un autre homme l'estime 
grand ?  Quand un homme en exalte un autre, c'est un menteur qui 
trompe un menteur, un superbe qui trompe un superbe, un aveugle 
qui  trompe  un  aveugle,  un  malade  qui  trompe  un  malade ;  et  les 
vaines louanges sont une véritable confusion pour qui les reçoit.  Car, 
"ce  qu'un  homme  est  à  vos  yeux,  Seigneur,  voilà  ce  qu'il  est 
réellement, et rien de plus", dit l'humble saint François.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 50 

Dieu  permet  que  notre  âme  soit  quelquefois  comme 
abandonnée. Nulle consolation, nulle lumière ; mais de toutes parts 
des  épreuves,  des  tentations,  des  angoisses ;  elle  se  croit  près  d'y 
succomber, parce qu'elle n'aperçoit plus le bras qui la soutient. Que 
faire  alors ?  Dire  comme  Jésus :  Mon Dieu,  mon  Dieu,  pourquoi  

191



m'avez-vous  délaissé ? Et  cependant  demeurez  en  paix  dans  la 
souffrance et dans les ténèbres jusqu'à ce que les ombres déclinent,  
et que nous découvrions l'aurore d'un jour nouveau. 

Cet état est le plus grand exercice de la foi, et c'est pour l'âme 
une  image  de  la  mort ;  froide,  sans  mouvement,  insensible  en 
apparence,  elle  est  comme  enfermée  dans  le  tombeau,  et  ne tient 
plus, ce semble, à Dieu que par une volonté languissante dont elle 
n'est  pas  même assurée.  Oh !  que  de grâces  sont  le  fruit  de  cette 
agonie,  supportée avec une humble patience !  Oh !  que de péchés 
rachète cette passion ! 

C'est  alors que s'achève en nous le mystère  du salut,  et  que 
nous devenons véritablement conformes à Jésus, pourvu qu'avec une 
foi sincère, inébranlable, nous ne cessions de répéter cette parole de 
résignation :  Oui,  mon Père, j'accepte  ce  calice ;  je  veux l'épuiser 
jusqu'à la lie : oui, mon Père, parce qu'il vous a plu ainsi.

51.  Qu'il  faut  s'occuper  d’œuvres  extérieures,  quand 
l'âme est fatiguée des exercices spirituels

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous ne sauriez sentir toujours une 
égale ardeur pour la vertu, ni vous maintenir sans relâche dans un 
haut degré de contemplation ; mais il est nécessaire à cause du vice 
de votre origine, que vous descendiez quelquefois à des choses plus 
basses et que vous portiez, malgré vous et avec ennui, le poids de 
cette vie corruptible.

Tant que vous traînerez ce corps mortel,  vous éprouverez un 
grand dégoût et l'angoisse du coeur.  Il vous faut donc, pendant que 
vous vivez dans la chair, gémir souvent du poids de la chair, et de ne 
pouvoir continuellement vous appliquer aux exercices spirituels et à 
la contemplation divine. 

2.  Cherchez  alors  un  refuge  dans  d'humbles  occupations 
extérieures,  et  dans  les  bonnes  oeuvres  une  distraction  qui  vous 

192



ranime,  attendez avec une ferme confiance mon retour et la grâce 
d'en haut ; souffrez patiemment votre exil et la sécheresse du coeur, 
jusqu'à ce que je vous visite de nouveau et que je vous délivre de 
toutes vos peines.

Car je reviendrai et je vous ferai oublier vos travaux et jouir du 
repos intérieur.  J'ouvrirai devant vous le champ des Ecritures afin 
que votre coeur, dilaté d'amour, vous presse de  courir dans la voie  
de mes commandements.  Et vous direz :  Les souffrances du temps 
n'ont point de proportion avec la gloire future qui sera manifestée en 
nous.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 51 

Contempler  Dieu et  l'aimer,  le  contempler  et  l'aimer  encore, 
voilà  le  ciel.  L'âme,  ici-bas,  en  reçoit  quelquefois  un  avant-goût. 
Alors, élevée au-dessus d'elle-même, elle se sent pleine d'ardeur, et, 
enivrée de joie, elle dit : Il nous est bon d'être ici. 

Mais bientôt arrive le temps de l'épreuve : il faut descendre du 
Thabor et marcher dans le chemin de la Croix. 

Heureuse  l'âme  qui,  dans  le  dénuement,  l'aridité,  les 
souffrances,  demeure  en  paix,  sans  se  laisser  abattre  et  sans 
murmurer ; qui, fidèle à Jésus mourant, le suit avec courage sur le 
Calvaire ;  et,  après  avoir  partagé  le  banquet  de  l'époux,  prête  à 
partager son sacrifice, s'écrie, comme un des Apôtres : Et nous aussi, 
allons et mourrons avec lui !

52.  Que  l'homme  ne  doit  pas  se  juger  digne  des 
consolations de Dieu, mais plutôt de châtiment

1.  Le  fidèle :  Seigneur,  je  ne  mérite  point  que  vous  me 
consoliez  et  que  vous  me  visitiez ;  ainsi  vous  en  usez  avec  moi 
justement, lorsque vous me laissez pauvre et désolé.

Quand je répandrais des larmes aussi abondantes que les eaux 
de la mer, je ne serais pas encore digne de vos consolations.  Rien ne 

193



m'est  dû  que  la  verge  et  le  châtiment,  car  je  vous  ai  souvent  et 
grièvement offensé, et mes péchés sont sans nombre.  Après donc un 
strict  examen,  je me reconnais indigne de la moindre consolation. 
Mais vous,  ô Dieu tendre et  clément !  qui ne voulez pas que vos 
ouvrages périssent pour faire éclater les richesses de votre bonté en  
des vases de miséricorde, vous daignez consoler votre serviteur au-
delà  de  ce  qu'il  mérite,  et  d'une  manière  toute  divine.   Car  vos 
consolations ne sont point comme les vaines paroles des hommes ! 

2. Qu'ai-je fait, Seigneur, pour que vous me donniez quelque 
part aux consolations du ciel ?

Je n'ai point de souvenir d'avoir fait aucun bien ; toujours, au 
contraire, je fus enclin au vice, et lent à me corriger.  Il est vrai, et je 
ne puis le nier. Si je parlais autrement, vous vous élèveriez contre 
moi et personne ne me défendrait.  Qu'ai-je mérité pour mes péchés, 
sinon l'enfer et le feu éternel ?  Je le confesse avec sincérité : je ne 
suis  digne  que d'opprobre et  de mépris ;  je  ne mérite  point  d'être 
compté parmi ceux qui sont à vous. Et, bien qu'il me soit douloureux 
de l'entendre, je rendrai cependant contre moi témoignage à la vérité, 
je m'excuserai de mes péchés, afin d'obtenir de vous plus aisément 
miséricorde. 

3.  Que  dirai-je,  couvert  comme  je  le  suis,  de  crime  et  de 
confusion ?

Je n'ai à dire que ce seul mot : J'ai péché, Seigneur ; j'ai péché ; 
ayez  pitié  de  moi,  pardonnez-moi.   Laissez-moi  un peu de  temps  
pour exhaler ma douleur, avant que je m'en aille dans la terre des  
ténèbres, que recouvre l'ombre de la mort.  Que demandez-vous d'un 
coupable,  d'un  misérable  pécheur,  sinon  que,  brisé  de  regrets,  il 
s'humilie de ses péchés ?  La véritable contrition et l'humiliation du 
coeur  produisent  l'espérance  du  pardon,  calment  la  conscience 
troublée, réparent la grâce perdue, protègent l'homme contre la colère 
à venir ; et c'est alors que se rapprochent et se réconcilient dans un 
saint baiser Dieu et l'âme pénitente. 

194



4.  Cette  humble  douleur  des  péchés  vous  est,  Seigneur,  un 
sacrifice agréable, et d'une odeur plus douce que celle de l'encens.

C'est  le délicieux parfum que vous permîtes  de répandre sur 
vos pieds sacrés : car  vous ne méprisez jamais un coeur contrit et  
humilié.  Là est le refuge contre la fureur de l'ennemi ; là le pécheur 
se réforme et se purifie de toutes les souillures qu'il a contractées au-
dehors.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 52 

Quelques-uns  recherchent  avec  un  désir  trop  vif  les 
consolations célestes, et tombent dans l'abattement dès qu'elles leur 
sont  retirées.  Mais  ces  grâces,  que  Dieu  accorde,  ou  comme 
récompense  aux  âmes  embrasées  d'une  ferveur  extraordinaire,  ou 
comme  encouragement  aux  âmes  faibles  encore,  pour  les  aider  à 
supporter  le  travail  de  la  pénitence,  ne  nous  sont  dues  en  nulle 
manière, et toujours faut-il porter en nous la mortification de Jésus,  
afin que la vie de Jésus soit manifestée en nous. 

Où serait l'expiation, où serait le mérite, si nous n'avions rien à 
souffrir, ou si nos souffrances étaient constamment accompagnées de 
l'onction divine qui les tempère, et quelquefois les rend plus douces 
qu'aucune  joie  du  monde ?  De  nous-mêmes,  pécheurs  misérables, 
nous n'avons droit qu'au supplice, et nous voudrions jouir ici-bas de 
la félicité du ciel ! 

Bénissons  plutôt  la  miséricorde,  qui  aux  peines  de  l'éternité 
substitue  les  épreuves  du  temps :  bénissons  le  Dieu  qui  ne  se 
souvient, durant notre passage sur la terre, de ce que nous devons à la 
justice, que pour l'oublier ensuite à jamais ; et disons-lui du fond de 
notre  cœur brisé, mais plein de reconnaissance et d'amour :  Lavez-
moi de plus en plus de mon iniquité,  Seigneur,  et  purifiez-moi de 
mon péché ; car je connais mon iniquité, et mon péché est devant  
moi toujours.

195



53. Que la grâce ne fructifie point en ceux qui ont le 
goût des choses de la terre

1. Jésus-Christ : Mon fils, ma grâce est d'un grand prix, et ne 
souffre point le mélange des choses étrangères, ni des consolations 
terrestres.

Il faut donc écarter tout ce qui l'arrête si vous désirez qu'elle se 
répande en vous.  Retirez-vous dans un lieu secret, aimez à demeurer 
seul avec vous-même, ne recherchez l'entretien de personne ; mais 
que votre âme s'épanche devant Dieu en de ferventes prières afin de 
conserver  la  componction  et  une conscience pure.   Comptez  pour 
rien le monde entier et occupez-vous de Dieu plutôt que des oeuvres 
extérieures.  Car votre coeur ne peut pas être à moi et se plaire en 
même  temps  à  ce  qui  passe.   Il  faut  vous  séparer  de  vos 
connaissances  et  de  vos  amis,  et  sevrer  votre  âme  de  toute 
consolation terrestre.   C'est  ainsi  que le bienheureux apôtre  Pierre 
conjure les fidèles serviteurs de Jésus-Christ  de se regarder ici-bas 
comme des étrangers et des voyageurs. 

2. Oh ! qu'il aura de la confiance à l'heure de la mort, celui que 
nul attachement ne retient en ce monde !

Mais un esprit encore malade ne comprend pas que le coeur 
soit  ainsi  détaché de tout ;  et  l'homme charnel ne connaît  point la 
liberté  de  l'homme  intérieur.   Cependant  pour  devenir  vraiment 
spirituel, il faut renoncer à ses proches comme aux étrangers et ne se 
garder de personne plus que de soi-même.  Si vous parvenez à vous 
vaincre  parfaitement,  vous  vaincrez  aisément  tout  le  reste.   La 
parfaite victoire est de triompher de soi-même.  Celui qui se tient 
tellement assujetti, que les sens obéissent à la raison, et que la raison 
m'obéisse en tout, est véritablement vainqueur de lui-même et maître 
du monde. 

3. Si vous aspirez à cette haute perfection, il faut commencer 
avec courage et mettre la cognée à la racine de l'arbre, pour arracher 

196



et  détruire  jusqu'aux restes  les  plus  cachés  de  l'amour  déréglé  de 
vous-même, et des biens sensibles et particuliers.

De  cet  amour  désordonné  que  l'homme  a  pour  lui-même 
naissent presque tous les vices qu'il doit vaincre et déraciner ; et dès 
qu'il  l'aura subjugué pleinement,  il  jouira d'un calme et d'une paix 
profonde.   Mais  parce  qu'il  en  est  peu  qui  travaillent  à  mourir 
parfaitement  à  eux-mêmes,  à  sortir  d'eux-mêmes  entièrement,  ils 
demeurent comme ensevelis dans la chair et ne peuvent s'élever au-
dessus des sens.  Celui qui veut me suivre librement,  il  faut qu'il 
mortifie toutes ses inclinations déréglées et qu'il ne s'attache à nulle 
créature par un amour de convoitise ou particulier.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 53 

Personne ne peut servir deux maîtres ; car, ou il aimera l'un et  
haïra l'autre ; ou il s'attachera à l'un et méprisera l'autre. Nous ne 
pouvons  servir  à  la  fois  Dieu  et  le  monde,  et  la  vie  chrétienne 
consiste  à  s'affranchir  de  l'esclavage  du  monde,  pour  acquérir  la  
liberté des enfants de Dieu. 

Or  la  grâce  combat  en  nous  pour  Dieu,  contre  la  nature 
corrompue qui nous entraîne vers le monde : combat terrible dont on 
ne sort  vainqueur qu'en mourant  à soi-même,  à ses pensées, à ses 
goûts, à ses inclinations ; et la mort corporelle, qui termine à jamais 
la lutte entre la nature et la grâce, est la dernière victoire du chrétien ; 
ce qui faisait dire à l'apôtre saint Paul : Qui me délivrera de ce corps 
de mort ? 

Exerçons-nous donc à mourir ; détachons-nous entièrement de 
la  terre ;  détachons-nous  de  nous-mêmes,  et  ne  vivons  plus  qu'en 
Dieu, de Dieu et pour Dieu. Que cherchons-nous hors de lui ? Ne 
renferme-t-il pas tous les biens ? Oh ! Quand nous sera-t-il donné de 
le voir tel qu'il est, face à face, de nous rassasier de son être, de sa  
gloire infinie ? 

Hâtons de nos vœux ce moment qui fixera notre éternité,  et, 
dans l'ardeur de nos désirs, écrions-nous avec le prophète : Malheur 

197



à  moi,  parce  que  mon  exil  a  été  prolongé !  J'ai  habité  avec  les  
peuples de Cédar, et mon âme a été étrangère au milieu d'eux.

54. Des divers mouvements de la nature et de la grâce

1. Jésus-Christ : Mon fils, observez avec soin les mouvements 
de la nature et de la grâce, car, quoique très opposés, la différence en 
est quelquefois si imperceptible, qu'à peine un homme éclairé dans la 
vie spirituelle en peut-il faire le discernement.

Tous les hommes ont le désir du bien et tendent à quelque bien 
dans leurs paroles et dans leurs actions : c'est pourquoi plusieurs sont 
trompés dans cette apparence de bien. 

2. La nature est pleine d'artifice ; elle attire, elle surprend, elle 
séduit, et n'a jamais d'autre fin qu'elle-même.

La grâce,  au contraire,  agit  avec simplicité  et  fuit  jusqu'à  la 
moindre apparence du mal ; elle ne tend point de pièges et fait tout 
pour Dieu seul, en qui elle se repose comme en sa fin. 

3.  La  nature  répugne  à  mourir ;  elle  ne  veut  point  être 
contrainte, ni vaincue, ni assujettie, ni se soumettre volontairement. 
Mais la grâce porte à se mortifier soi-même, résiste à la sensualité, 
recherche l'assujettissement, aspire à être vaincue et ne veut pas jouir 
de sa liberté ; elle aime la dépendance, ne désire dominer personne, 
mais vivre, demeurer, être toujours sous la main de Dieu et, à cause 
de Dieu, elle est prête à s'abaisser humblement au-dessous de toute  
créature.

4. La nature travaille pour son intérêt propre et calcule le bien 
qu'elle peut retirer des autres.

La grâce ne considère point ce qui lui est avantageux, mais ce 
qui peut être utile à plusieurs. 

5. La nature aime à recevoir les respects et les honneurs.

198



La  grâce  renvoie  fidèlement  à  Dieu  tout  honneur  et  toute 
gloire. 

6. La nature craint la confusion et le mépris.

La grâce  se réjouit  de souffrir des outrages pour le nom de 
Jésus. 

7. La nature aime l'oisiveté et le repos du corps.

La grâce ne peut être oisive et se fait une joie du travail. 

8.  La  nature  recherche  les  choses  curieuses  et  belles,  et 
repousse avec horreur ce qui est vil et grossier.

La grâce se complaît dans les choses simples et humbles ; elle 
ne dédaigne point ce qu'il y a de plus rude et ne refuse point de se 
vêtir de haillons. 

9. La nature convoite les biens du temps, elle se réjouit du gain 
terrestre, s'afflige d'une perte et s'irrite d'une légère injure.

La grâce n'aspire qu'aux biens éternels et ne s'attache point à 
ceux du temps ; elle ne se trouble d'aucune perte et ne s'offense point 
des paroles les plus dures, parce qu'elle a mis son trésor et sa joie 
dans le ciel, où rien ne périt. 

10.  La  nature  est  avide  et  reçoit  plus  volontiers  qu'elle  ne 
donne ; elle aime ce qui lui est propre et particulier.

La  grâce  est  généreuse  et  ne  se  réserve  rien ;  elle  évite  la 
singularité,  se  contente  de  peu  et  croit  qu'il  est  plus  heureux  de 
donner que de recevoir. 

11. La nature porte vers les créatures, la chair, les vanités, elle 
est bien aise de se produire.

La grâce élève à Dieu, excite la vertu, renonce aux créatures, 
fuit  le  monde,  hait  les  désirs  de  la  chair,  ne  se  répand point  au-
dehors, et rougit de paraître devant les hommes. 

199



12. La nature se réjouit d'avoir quelque consolation extérieure 
qui flatte le penchant des sens.

La grâce ne cherche de consolation qu'en Dieu seul et, s'élevant 
au-dessus  des  choses  visibles,  elle  met  tous  ses  délices  dans  le 
souverain bien. 

13. La nature agit en tout pour le gain et pour son avantage 
propre ; elle ne sait rien faire gratuitement mais, en obligeant,  elle 
espère obtenir quelque chose d'égal ou de meilleur, des faveurs ou 
des louanges ; et elle veut qu'on tienne pour beaucoup tout ce qu'elle 
fait et tout ce qu'elle donne.

La grâce  ne veut  rien  de temporel,  elle  ne  demande  d'autre 
récompense que Dieu seul et ne désire des choses du temps, même 
les plus nécessaires, que ce qui peut lui servir pour acquérir les biens 
éternels. 

14. La nature se complaît dans le grand nombre des amis et des 
parents ; elle se glorifie d'un rang élevé, d'une naissance illustre ; elle 
sourit  aux  puissants,  flatte  les  riches  et  applaudit  à  ceux  qui  lui 
ressemblent.

La grâce aime ses ennemis mêmes, et ne s'enorgueillit point du 
nombre  de  ses  amis ;  elle  ne  compte  pour  rien  la  noblesse  et  les 
ancêtres,  à  moins  qu'ils  ne  se  soient  distingués  par  la  vertu ;  elle 
favorise plutôt le pauvre que le riche, compatit plus à l'innocent qu'au 
puissant,  recherche  l'homme  vrai,  fuit  le  menteur,  et  ne  cesse 
d'exhorter les bons à s'efforcer de devenir meilleurs, afin de se rendre 
semblables au Fils de Dieu par leurs vertus. 

15. La nature est prompte à se plaindre de ce qui lui manque et 
de ce qui la blesse.

La grâce supporte avec constance la pauvreté. 

16. La nature rapporte tout à elle-même, combat, discute pour 
ses intérêts.

200



La  grâce  ramène  tout  à  Dieu,  de  qui  tout  émane 
originairement ;  elle  ne  s'attribue  aucun  bien,  ne  présume  point 
d'elle-même avec arrogance, ne conteste point, ne préfère point son 
opinion à celle des autres ; mais elle soumet toutes ses pensées et 
tous ses sentiments à l'éternelle sagesse et au jugement de Dieu. 

17. La nature est curieuse de secrets et de nouvelles ; elle veut 
se  montrer  et  voir,  et  examiner  par  elle-même ;  elle  désire  d'être 
connue et de s'attirer la louange et l'admiration.

La grâce ne s'occupe point de nouvelles ni de ce qui nourrit la 
curiosité ;  car  tout  cela  n'est  que  la  renaissance  d'une  vieille 
corruption, puisqu'il n'y a rien de nouveau ni de stable sur la terre. 
Elle  enseigne à réprimer  les sens,  à fuir  la vaine complaisance  et 
l'ostentation, à cacher humblement ce qui mérite l'éloge et l'estime, et 
à ne chercher en ce qu'on sait et en toute chose, que ce qui peut être 
utile, et l'honneur et la gloire de Dieu.  Elle ne veut point qu'on loue 
ni elle ni ses oeuvres ; mais elle désire que Dieu soit béni dans les 
dons qu'il répand par pur amour. 

18. Cette grâce est une lumière surnaturelle, un don spécial de 
Dieu ;  c'est  proprement  le  sceau  des  élus ;  c'est  le  gage  du  salut 
éternel. De la terre, où son coeur gisait, elle élève l'homme jusqu'à 
l'amour des biens célestes, et le rend spirituel, de charnel qu'il était.

Plus donc la nature est affaiblie  et  vaincue,  plus la grâce se 
répand avec abondance ; et chaque jour, par de nouvelles effusions, 
elle rétablit au-dedans de l'homme l'image de Dieu.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 54 

Selon la doctrine du grand Apôtre, nous avons en nous deux 
lois opposées : la loi de la chair, qui nous asservit au péché, et la loi 
de l'esprit, qui nous retient dans l'ordre par le secours de la grâce que 
Jésus-Christ nous a méritée.  Partagés entre ces deux lois,  entre la  
chair et l'esprit qui se combattent sans cesse, nous sommes ici-bas 
comme  flottant  entre  le  bien  et  le  mal,  entre  Dieu  et  le  monde, 
poussés vers l'un par la nature, attirés vers l'autre par la grâce, qui 

201



n'abandonne jamais entièrement les plus grands pécheurs, de même 
que la concupiscence ne cesse jamais de solliciter les plus justes. 

Que  deviendra  notre  pauvre  âme,  en  proie  à  cette  guerre 
terrible ? Combien doit-elle trembler sur les suites d'un tel combat ? 
Et c'est pourquoi, dit saint Paul, toute créature gémit, et est comme 
dans le travail  de l'enfantement,  et  nous aussi  qui avons reçu les  
prémices  de  l'Esprit,  nous  gémissons  en  nous-mêmes,  attendant  
l'adoption des enfants de Dieu, et la délivrance de notre corps. 

Heureux jour ! Et quand viendra-t-il ? Quand goûterons-nous la 
délicieuse paix d'un amour immuable ?  J'ai désiré la dissolution de 
ma chair, afin d'être avec Jésus-Christ. Mon âme a soif du Dieu fort,  
du Dieu vivant. Quand viendrai-je et paraîtrai-je devant la face de 
mon Dieu ?

55. De la corruption de la nature, et de l'efficace de la 
grâce divine

1.  Le  fidèle :  Seigneur  mon  Dieu,  qui  m'avez  créé  à  votre 
image et à votre ressemblance, accordez-moi cette grâce dont vous 
m'avez montré l'excellence et la nécessité pour le salut, afin que je 
puisse vaincre ma nature corrompue, qui m'entraîne au péché et dans 
la perdition.

Car je sens en ma chair la loi du péché qui contredit la loi de  
l'esprit, et m'asservit aux sens pour que je leur obéisse en esclave ; et 
je ne puis résister aux passions qu'ils soulèvent en moi, si vous ne me 
secourez, en ranimant mon coeur par l'effusion de votre sainte grâce. 

2.  Votre grâce,  et  une grâce très grande,  est nécessaire pour 
vaincre la nature, inclinée au mal dès l'enfance.

Car, déchue en Adam, notre premier père, et dépravée par le 
péché, cette tache passe dans tous les hommes, et ils en portent la 
peine, de sorte que cette nature même, que vous avez créée dans la 
justice  et  dans  la  droiture,  ne  rappelle  plus  que  la  faiblesse  et  le 

202



dérèglement d'une nature corrompue, parce que, laissée à elle-même, 
son propre mouvement ne la porte qu'au mal et vers les choses de la 
terre.   Le peu de force qui  lui  est  restée est  comme une étincelle 
cachée sous la cendre.   C'est  cette raison naturelle,  environnée de 
profondes ténèbres, sachant encore discerner le bien du mal, le vrai 
du faux,  mais  impuissante  à  accomplir  ce  qu'elle  approuve,  parce 
qu'elle ne possède pas la pleine lumière de la vérité et que toutes ses 
affections sont malades. 

3. De là vient, mon Dieu, que je me réjouis en votre loi selon 
l'homme intérieur, reconnaissant que vos commandements sont bons,  
justes et saints, qui condamnent tout mal et détournent du péché.

Mais, dans ma chair, je suis asservi à la loi du péché, obéissant 
plutôt aux sens qu'à la raison, voulant le bien et n'ayant pas la force  
de  l'accomplir.   C'est  pourquoi  souvent  je  forme  de  bonnes 
résolutions ; mais la grâce qui aide ma faiblesse venant à manquer, 
au moindre obstacle je cède et je tombe.  Je découvre la voie de la 
perfection et je vois clairement ce que je dois faire.  Mais accablé du 
poids de ma corruption, je ne m'élève à rien de parfait. 

4.  Oh !  que  votre  grâce,  Seigneur,  m'est  nécessaire,  pour 
commencer le bien, le continuer et l'achever !

Car sans elle je ne puis rien faire ; mais  je puis tout en vous,  
quand  votre  grâce  me  fortifie.   Ô  grâce  vraiment  céleste,  sans 
laquelle nos mérites et les dons de la nature ne sont rien ! Les arts, 
les  richesses, la beauté,  la force,  le génie,  l'éloquence n'ont aucun 
prix, Seigneur, à vos yeux, sans la grâce.  Car les dons de la nature 
sont communs aux bons et aux méchants, mais la grâce ou la charité 
est le don propre des élus ; elle est le signe auquel on reconnaît ceux 
qui sont dignes de la vie éternelle.   Telle est l'excellence de cette 
grâce, que ni le don de prophétie, ni le pouvoir d'opérer des miracles, 
ni  la  plus  haute  contemplation,  ne  doivent  être  comptées  pour 
quelque chose sans elle.  Ni la foi, ni l'espérance, ni les autres vertus, 
ne vous sont agréables sans la grâce et sans la charité. 

203



5. Ô bienheureuse grâce, qui rendez riche en vertus le pauvre 
d'esprit, et celui qui possède de grands biens humble de coeur !

Venez, descendez en moi, remplissez-moi dès le matin de votre 
consolation, de peur que mon âme, épuisée, aride, ne vienne défaillir 
de lassitude.  J'implore votre grâce, ô mon Dieu ! je ne veux qu'elle ; 
car votre grâce me suffit,  quand je n'obtiendrais  rien de ce que la 
nature  désire.   Si  je  suis  éprouvé,  tourmenté  par  beaucoup  de 
tribulations, je ne craindrai aucun maux, tandis que votre grâce sera 
avec moi.  Elle est ma force, mon conseil, mon appui.  Elle est plus 
puissante que tous les ennemis et plus sage que tous les sages. 

6.  Elle  enseigne  la  vérité  et  règle  la  conduite ;  elle  est  la 
lumière du coeur  et  sa consolation dans l'angoisse ;  elle  chasse la 
tristesse, dissipe la crainte, nourrit la piété, produit les larmes.

Que suis-je sans elle, qu'un bois sec, un rameau stérile qui n'est 
bon qu'à jeter ?  "Que votre grâce, Seigneur, me prévienne donc et 
m'accompagne  toujours ;  qu'elle  me  rende  sans  cesse  attentif  à  la 
pratique des bonnes oeuvres :  je vous en conjure par Jésus-Christ, 
votre Fils. Ainsi soit-il."

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 55 

La religion fait deux choses : elle nous montre notre misère et 
nous en indique le remède : elle nous enseigne que, de nous-mêmes, 
nous ne pouvons rien pour le salut, mais que nous pouvons tout en 
Celui  qui  nous  fortifie.  Et  de  là  ce  mot  de  saint  Paul,  mot  aussi 
profond  de  vérité  qu'étonnant  pour  l'orgueil  humain :  Je  me 
glorifierai  dans  mes  infirmités,  afin  que  la  vertu  de  Jésus-Christ  
habite en moi. 

Oui, continue-t-il,  je me complais  dans mes infirmités ;  car,  
lorsque je me sens infirme, c'est alors que je suis fort. Entrons dans 
la pensée de l'Apôtre, et apprenons à nous humilier, à sentir notre 
faiblesse,  à  jouir,  pour  ainsi  parler,  de  notre  néant.  Lorsque  nous 
aurons  rejeté  toute  vaine  opinion  de  nous-mêmes,  et  creusé  en 
quelque sorte un lit profond dans notre âme, des flots de grâces s'y 

204



précipiteront.  La paix nous sera donnée sur la terre ; car, qui peut 
troubler la paix de celui qui, s'oubliant et se méprisant soi-même, ne 
s'appuie que sur Dieu et ne tient plus qu'à Dieu ? 

Paix  aux hommes de bonne volonté,  aux  humbles  de cœur ; 
paix ici-bas, et dans le ciel rassasiement de la gloire.

56.  Que  nous  devons  nous  renoncer  nous-mêmes  et 
imiter Jésus-Christ en portant la Croix

1. Jésus-Christ : Mon fils, vous n'entrerez en moi qu'autant que 
vous sortirez de vous-même.

Comme on possède en soi la paix lorsqu'on ne désire rien au-
dehors, ainsi le renoncement intérieur unit à Dieu.  Je veux que vous 
appreniez à vous renoncer assez parfaitement pour vous soumettre à 
ma volonté sans répugnance et sans murmure.  Suivez-moi : je suis la 
voie, la vérité et la vie. Sans la voie on n'avance pas ; sans la vérité 
on ne connaît pas ; on ne vit point sans la vie. Je suis la voie que 
vous devez suivre, la vérité que vous devez croire, la vie que vous 
devez  espérer.   Je  suis  la  voie  qui  n'égare point,  la  vérité  qui  ne 
trompe point, la vie qui ne finira jamais.  Je suis la voie droite, la 
vérité souveraine, la véritable vie, la vie bienheureuse, la vie incréée. 
Si vous demeurez dans ma voie, vous connaîtrez la vérité, et la vérité  
vous délivrera, et vous obtiendrez la vie éternelle. 

2. Si  vous  voulez  parvenir  à  la  vie,  gardez  mes 
commandements.

Si vous voulez connaître la vérité, croyez-moi.  Si vous voulez  
être parfait, vendez tout.  Si vous voulez être mon disciple, renoncez-
vous  vous-même.   Si  vous  voulez  posséder  la  vie  bienheureuse, 
méprisez  la  vie  présente.   Si  vous  voulez  être  élevé  dans  le  ciel, 
humiliez-vous sur la terre.  Si vous voulez régner avec moi, portez la 
Croix avec moi.  Car les serviteurs de la Croix trouvent seuls la voie 
de la béatitude et de la vraie lumière. 

205



3. Le fidèle : Seigneur Jésus, puisque votre vie était pauvre et 
que le monde la méprisait, donnez-moi de vous imiter et d'être aussi 
méprisé du monde.

Car le serviteur n'est pas plus grand que celui qu'il sert, ni le  
disciple au-dessus de son maître.  Que votre serviteur travaille à se 
former sur votre vie, parce que là est mon salut et la vraie sainteté. 
Tout ce que je lis, tout ce que j'entends, hors cette vie céleste, ne me 
console ni ne me satisfait pleinement. 

4.  Jésus-Christ :  Mon fils,  puisque vous avez  lu et  que vous 
savez toutes ces choses, vous serez heureux si vous les pratiquez.

Celui-là m'aime, qui connaît et observe mes commandements ;  
et je l'aimerai aussi, et je me manifesterai à lui, et je le ferai asseoir  
avec moi dans le royaume de mon Père. 

5. Le fidèle : Seigneur Jésus, qu'il soit fait selon votre parole et 
votre promesse ; rendez-moi digne de ce bonheur immense.

J'ai reçu, j'ai reçu de votre main la Croix ; je la porterai, oui, je 
la porterai comme vous l'avez voulu, jusqu'à la mort.  Certes, la vie 
d'un bon religieux  est  une croix,  mais  une croix qui  conduit  à  la 
gloire.  J'ai commencé, il n'est plus permis de retourner en arrière ; il 
n'y a plus à s'arrêter. 

6.  Allons,  mes  frères,  marchons  ensemble,  Jésus  sera  avec 
nous.

Pour  Jésus,  nous  nous  sommes  chargés  de  la  Croix ; 
continuons, pour Jésus, de porter la Croix.  Il sera notre soutien, celui 
qui est notre chef et notre guide.  Voilà que notre Roi marche devant 
nous ; il  combattra pour nous.  Suivons avec courage, que rien ne 
nous  effraye ;  soyons  prêts  à  mourir  généreusement  dans  cette  
guerre,  et  ne souillons  pas  notre gloire de  la  honte  d'avoir  fui  la 
Croix.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 56 

206



Il est étrange qu'il faille sans cesse redire à l'homme : Pense à 
ton âme, le temps fuit : l'éternité s'avance : demain, aujourd'hui peut-
être, elle aura commencé pour toi. Et cependant il est vrai que, si on 
ne  lui  rappelait  à  chaque  heure  cette  vérité  formidable,  à  chaque 
heure il  l'oublierait,  tant est puissante la fascination du monde sur 
cette créature tombée. 

Réveillez-vous,  sortez  de  votre  sommeil,  ne  différez  pas 
davantage le soin de l'unique chose nécessaire ; hâtez-vous de mettre 
la  main  à  l'œuvre,  tandis  que  le  jour  luit  encore :  la  nuit  vient  
pendant laquelle nul ne peut travailler ; nuit terrible, nuit désolante, 
nuit  qui  n'aura  jamais  d'aurore !  Quittez,  quittez  sans  perdre  un 
instant, la voie large de la perdition, pour entrer dans la voie étroite  
de la vie. Combattez avec courage les penchants de la nature inclinée 
au mal, renoncez à vous-même, et portez votre croix. 

Dans la Croix est la force, l'espérance, le salut. Heureux donc 
celui  qui  ne sait,  comme l'Apôtre,  que Jésus  et  Jésus crucifié !  Il 
entendra au dernier jour cette parole d'éternelle joie : Venez, le béni  
de mon Père,  posséder le royaume qui vous a été  préparé dès le 
commencement du monde. Mais les contempteurs de la Croix, mais 
ceux  qui  se  seront  recherchés  eux-mêmes,  un  autre  sort  leur  est 
réservé : Dieu a dans sa main une coupe pleine d'un vin mélangé ; il  
la verse ici et là, et la lie ne s'épuise point et tous les pécheurs de la  
terre le boiront.

57. Qu'on ne doit pas se laisser trop abattre quand on 
tombe en quelques fautes

1.  Jésus-Christ :  Mon  fils,  la  patience  et  l'humilité  dans  les 
traverses me plaisent plus que beaucoup de joie et de ferveur dans la 
prospérité.

Pourquoi vous attrister d'une faute légère qu'on vous attribue ? 
Fût-elle plus grave, vous ne devriez pas en être ému.  Laissez donc 
tomber cela ; ce n'est pas une chose nouvelle, ni la première fois que 

207



vous  l'éprouvez,  et  ce  ne  sera  pas  la  dernière,  si  vous  vivez 
longtemps.  Vous avez assez de courage quand il ne vous arrive rien 
de  fâcheux.   Vous  savez  même  conseiller  bien  les  autres  et  les 
fortifier par vos discours ; mais lorsqu'il vous survient une affliction 
soudaine,  vous manquez de conseil  et  de force.   Considérez votre 
extrême fragilité, dont vous avez si souvent l'expérience dans les plus 
petites choses ; et toutefois Dieu le permet ainsi pour votre salut. 

2. Bannissez de votre coeur, autant que vous le pourrez, tout ce 
qui le trouble. A-t'il été surpris, qu'il ne se laisse point abattre, mais 
qu'il se dégage sur-le-champ.

Souffrez au moins  avec patience,  si  vous ne pouvez souffrir 
avec joie.  Lorsque vous êtes peiné d'entendre certaines choses et que 
vous en ressentez de l'indignation, modérez-vous et veillez à ce qu'il 
ne vous échappe aucune parole trop vive qui scandalise les faibles. 
Votre  émotion s'apaisera  bientôt,  et  le  retour  de la grâce adoucira 
l'amertume intérieure.  Je suis toujours vivant, dit le Seigneur, pour 
vous secourir et vous consoler plus que jamais, si vous mettez en moi 
votre confiance et si vous m'invoquez avec ferveur. 

3. Armez-vous de constance et préparez-vous à souffrir encore 
davantage.

Tout  n'est  pas  perdu,  quoique  souvent  vous  soyez  dans  le 
trouble et tenté violemment.  Vous êtes un homme, et non pas un 
Dieu ; vous êtes de chair, et non pas un ange.  Comment pourriez-
vous toujours vous maintenir  dans un égal  degré de vertu lorsque 
cette  persévérance  a  manqué  à  l'ange  dans  le  ciel  et  au  premier 
homme dans le paradis ? C'est moi qui soutiens et qui délivre ceux 
qui  gémissent ;et  j'élève  jusqu'à  moi  ceux  qui  reconnaissent  leur 
infirmité. 

4. Le fidèle : Seigneur, que votre parole soit bénie ; elle m'est  
plus douce que le miel à ma bouche.

Que ferais-je au milieu de tant d'afflictions et d'angoisses, si 
vous  ne  me  ranimiez  par  vos  saintes  paroles ?   Pourvu  que  je 

208



parvienne enfin au port  du salut,  peu m'importe  que je souffre, et 
combien je souffre.  Accordez-moi une bonne fin : donnez-moi de 
passer heureusement de ce monde à l'autre.  Souvenez-vous de moi, 
mon Dieu, et conduisez-moi dans la voie droite vers votre royaume. 
Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 57 

Car ce n'est pas assez d'être patient avec les autres, il faut l'être 
encore avec soi-même. Ce je ne sais quoi d'aigre et de virulent que 
nous  ressentons  en  nous  après  avoir  commis  quelque  faute,  vient 
plutôt  de l'orgueil  humilié  que d'un repentir  selon Dieu.  L'homme 
humble qui connaît sa faiblesse ne s'étonne point de tomber ; il gémit 
de  sa  chute,  en  implore  le  pardon,  et  se  relève  tranquille,  pour 
combattre avec un courage nouveau. Faillir est un mal sans doute, 
mais se troubler n'est qu'un mal de plus. Le trouble a sa source ou 
dans une sorte de dépit superbe de se trouver si infirme, ou dans le 
défaut de confiance en Celui qui guérit notre infirmité. 

Veillez et priez, afin que vous n'entriez point en tentation ; et si, 
la tentation survenant, il arrive que vous succombiez, veillez et priez 
davantage encore. Mais ne perdez jamais la paix, car notre Dieu est 
le Dieu de la paix, et c'est dans la paix qu'il nous appelle. 

Que la grâce, la miséricorde et la paix de Dieu le Père et de  
Notre-Seigneur  Jésus-Christ soient  donc  avec  nous  toujours,  et 
qu'elles nous conduisent, à travers les épreuves du temps, aux joies 
de l'éternité.

58. Qu'il ne faut pas chercher à pénétrer ce qui est au-
dessus de nous, ni sonder les secrets jugements de Dieu

1.  Jésus-Christ :  Mon  fils,  gardez-vous  de  disputer  sur  des 
sujets trop hauts et sur les jugements cachés de Dieu ; pourquoi l'un 
est  abandonné tandis  qu'un autre  reçoit  des grâces  si  abondantes ; 

209



pourquoi  celui-ci  n'a  que  des  afflictions  et  celui-là  est  comblé 
d'honneurs.

Tout cela est au-dessus de l'esprit de l'homme et nulle raison ne 
peut,  quels  qu'en soient  ses efforts,  pénétrer  les  jugements  divins. 
Quand donc l'ennemi vous suggère de semblables pensées ou que les 
hommes  vous  pressent  de  questions  curieuses,  répondez  par  ces 
paroles du prophète : Vous êtes juste, Seigneur, et vos jugements sont  
droits. 

2.  Et  encore :  Les  jugements  du  Seigneur  sont  vrais  et  se  
justifient par eux-mêmes.

Il  faut craindre mes jugements et  non les approfondir,  parce 
qu'ils sont incompréhensibles à l'intelligence humaine.  Ne disputez 
pas non plus des mérites des saints, ne recherchez point si celui-ci est 
plus saint que cet autre, ni quel est le plus grand dans le royaume des 
cieux.   Ces  recherches  produisent  souvent  des  différends  et  des 
contestations  inutiles :  elles nourrissent l'orgueil  et  la vaine gloire, 
d'où naissent des jalousies et des dissensions, celui-ci préférant tel 
saint, celui-là tel autre, et voulant qu'il soit le plus élevé.  L'examen 
de pareilles questions, loin d'apporter aucun fruit, déplaît aux saints. 
Car je ne suis point un Dieu de dissension mais de paix, et cette paix 
consiste plus à s'humilier sincèrement qu'à s'élever. 

3. Quelques-uns ont un zèle plus ardent, une affection plus vive 
pour quelques  saints  que pour d'autres ;  mais  cette  affection  vient 
plutôt de l'homme que de Dieu.

C'est moi qui ai fait tous les saints, moi qui leur ai donné la 
grâce,  moi  qui  leur  ai  distribué  la  gloire.   Je  sais  les  mérites  de 
chacun : je les ai prévenus de mes plus douces bénédictions.  Je les ai 
connus et aimés avant tous les siècles : je les ai choisis au milieu du 
monde et ce ne sont pas eux qui m'ont choisi les premiers.  Je les ai 
appelés par ma grâce ; je les ai attirés par ma miséricorde, et conduits 
à  travers  des  tentations  diverses.   J'ai  répandu en eux d'ineffables 

210



consolations :  je  leur  ai  donné de  persévérer  et  j'ai  couronné leur 
patience. 

4. Je connais le premier et le dernier et je les embrasse tous 
dans mon amour immense.

C'est moi qu'on doit louer dans tous mes saints, moi qu'on doit 
bénir au-dessus de tous et honorer en chacun de ceux que j'ai ainsi 
élevés dans la gloire et prédestinés, sans aucun mérites précédents de 
leur part.  Celui donc qui méprise le plus petit des miens n'honore pas 
le plus grand  parce que j'ai fait le petit et le grand.  Et quiconque 
rabaisse quelqu'un de mes saints me rabaisse moi-même et tous ceux 
qui sont dans le royaume des cieux.  Tous ne sont qu'un par le lien de 
la charité ; ils n'ont tous qu'un même sentiment, une même volonté, 
et sont tous unis par le même amour. 

5. Et ce qui est plus parfait encore, ils m'aiment plus qu'ils ne 
s'aiment, plus que tous leurs mérites.

Ravis au-dessus d'eux-mêmes, au-dessus de leur propre amour, 
ils  se  plongent  et  se  perdent  dans  le  mien  et  s'y  reposent 
délicieusement.  Rien ne saurait partager leur coeur ni les détourner 
vers  un  autre  objet ;  parce  que,  remplis  de  la  vérité  éternelle,  ils 
brûlent  d'une  charité  qui  ne  peut  s'éteindre.   Que  les  hommes 
ensevelis dans la chair et ses convoitises, les hommes qui ne savent 
aimer que les joies exclusives, cessent donc de discourir sur l'état des 
saints. Ils retranchent et ils ajoutent suivant leur inclination, et non 
pas selon que l'a réglé la Vérité éternelle. 

6.  En plusieurs c'est  l'ignorance,  et  surtout  en ceux qui,  peu 
éclairés par la lumière divine, aiment rarement quelqu'un d'un amour 
parfait et purement spirituel.

Une inclination  naturelle  et  une  affection  toute  humaine  les 
attire  vers  tel  ou  tel  saint ;  et  ils  transportent  dans  le  ciel  les 
sentiments  de  la  terre.   Mais  il  y  a  une distance  infinie  entre  les 
pensées  des  hommes  imparfaits  et  ce  que  la  lumière  d'en  haut 
découvre à ceux qu'elle éclaire. 

211



7. Gardez-vous donc, mon fils, de raisonner curieusement sur 
ces  choses  qui  passent  votre  intelligence ;  travaillez  plutôt  avec 
ardeur à obtenir une place,  fût-ce la dernière,  dans le royaume de 
Dieu.

Et quand quelqu'un saurait qui des saints est le plus parfait et le 
plus  grand  dans  le  royaume  céleste,  que  lui  servirait  cette 
connaissance, s'il n'en tirait un nouveau motif de s'humilier devant 
moi et de me louer davantage ?  Celui qui pense à la grandeur de ses 
péchés, à son peu de vertu, qui considère combien il est éloigné de la 
perfection  des  saints,  se  rend  plus  agréable  à  Dieu  que  celui  qui 
dispute sur le degré plus ou moins élevé de leur gloire.  Il vaut mieux 
prier les saints avec larmes et avec ferveur et implorer humblement 
leurs  glorieux suffrages,  que  de  chercher  vainement  à  pénétrer  le 
secret de leur état dans le ciel. 

8. Ils sont heureux, contents ; qu'avons-nous besoin d'en savoir 
plus, et n'est-ce pas assez pour réprimer tous nos vains discours ?

Ils  ne  se  glorifient  point  de  leurs  mérites  parce  qu'ils  ne 
s'attribuent rien de bon, mais qu'ils attribuent tout à moi, qui leur ai 
tout donné par une charité  infinie.   Ils  sont remplis  d'un si  grand 
amour de la Divinité, d'une joie si surabondante que, comme il ne 
manque rien à leur gloire, rien ne peut manquer à leur félicité.  Plus 
ils sont élevés dans la gloire, plus ils sont humbles en eux-mêmes, et 
leur humilité me les rend plus chers et les unit  plus étroitement à 
moi.  C'est pourquoi il est écrit qu'ils déposaient leurs couronnes au 
pied du trône de Dieu, qu'ils se prosternaient devant l'Agneau, et  
qu'ils adoraient Celui qui vit dans les siècles des siècles. 

9. Plusieurs recherchent qui est le premier dans le royaume de 
Dieu, lesquels ignorent s'ils seront dignes d'être comptés parmi les 
derniers.

C'est déjà quelque chose de grand d'être le plus petit dans le 
ciel, où tous sont grands, parce que tous seront appelés et seront en 
effet les enfants de Dieu.  Le moindre des élus sera comme le chef  

212



d'un peuple nombreux tandis que  le pécheur, après une longue vie,  
ne trouvera que la mort.  Ainsi, quand mes disciples demandèrent 
qui serait le plus grand dans le royaume des cieux, ils entendirent 
cette réponse : Si vous ne vous convertissez et ne devenez comme des 
petits enfants, vous n'entrerez point dans le royaume des cieux. Celui  
donc qui se fera petit comme cet enfant sera le plus grand dans le  
royaume des cieux. 

10. Malheur à ceux qui dédaignent de s'abaisser avec les petits 
parce que la porte du ciel est basse et qu'ils n'y pourront passer.

Malheur aussi  aux riches  qui  ont  ici  leur  consolation parce 
que,  quand  les  pauvres  entreront  dans  le  royaume  de  Dieu,  ils 
demeureront dehors poussant des hurlements.  Humbles, réjouissez-
vous ;  pauvres,  tressaillez  d'allégresse ;  parce  que  le  royaume  de 
Dieu est à vous, si cependant vous marchez dans la vérité.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 58 

C'est une grande misère que le penchant qu'ont les hommes à 
s'inquiéter  de mille  vaines  questions,  tandis  qu'à  peine songent-ils 
aux vérités les plus importantes.  Ils veulent tout savoir,  excepté la 
seule  chose  indispensable.  Leur  orgueil  se  complaît  dans  des 
spéculations presque toujours dangereuses, ou du moins stériles pour 
le salut.  En s'efforçant de pénétrer des mystères impénétrables,  ils 
s'égarent dans leurs pensées, et ne saisissent que l'erreur, au moment 
où ils croient ravir à Dieu son secret. Voilà le fruit des travaux dont 
ils se consument sous le soleil. 

Ah ! Qu'il y a de profondeur et de véritable science de l'homme 
dans ce conseil du Sage : Ne cherchez point ce qui est au-dessus de 
vous, et ne scrutez point ce qui est plus fort que vous. Mais pensez 
sans  cesse à  ce que Dieu  nous  prescrit,  et  gardez-vous de sonder 
curieusement toutes ses œuvres ; car il ne vous est pas nécessaire de 
voir de vos yeux ce qui est caché. 

Songeons à nous-mêmes, à nos devoirs, au compte rigoureux 
qu'il nous faudra rendre de nos œuvres et de nos paroles. Il y a bien 

213



là de quoi nous occuper et remplir tout notre temps ; il ne nous est 
donné que pour cela.

59. Qu'on doit mettre toute son espérance et toute sa 
confiance en Dieu seul

1. Le fidèle : Seigneur, quelle est ma confiance en cette vie et 
ma plus grande consolation au milieu de tout ce qui s'offre à mes 
regards sous le ciel ?

N'est-ce pas vous, Seigneur mon Dieu, dont la miséricorde est 
infinie ?  Où ai-je été bien sans vous ? et avec vous où ai-je pu être 
mal ?  J'aime mieux être pauvre à cause de vous que riche sans vous. 
J'aime mieux être avec vous voyageur sur la terre, que de posséder le 
ciel sans vous. Où vous êtes, là est le ciel ; et la mort et l'enfer sont 
où vous n'êtes pas.  Vous êtes tout mon désir ; et c'est pourquoi je ne 
puis, loin de vous, que soupirer, gémir, prier.  Je ne puis me confier 
pleinement qu'en vous, ni espérer dans mes besoins de secours que 
de vous seul, ô mon Dieu !  Vous êtes mon espérance, ma confiance, 
mon consolateur toujours fidèle. 

2. Tous cherchent leur intérêt : vous seul vous ne cherchez que 
mon salut et mon avancement, et vous disposez tout pour mon bien.

Même quand vous m'exposez à beaucoup de tentations et de 
peines,  c'est  encore  pour  mon  avantage ;  car  vous  avez  coutume 
d'éprouver ainsi ceux qui vous sont chers.  Et je ne dois pas moins 
vous  aimer  ni  vous  louer  dans  ces  épreuves,  que  si  vous  me 
remplissiez des plus douces consolations. 

3. C'est donc en vous, Seigneur mon Dieu, que je mets toute 
mon espérance et tout mon appui ; c'est dans votre sein que je dépose 
toutes mes afflictions et toutes mes angoisses ; car je ne trouve que 
faiblesse et inconstance dans tout ce que je vois hors de vous.

Il n'est point d'amis qui puissent me servir, point de protecteurs 
qui me soient de secours, ni de sages qui me donnent un conseil utile, 

214



ni de livre qui me console, ni de trésor assez grand pour me racheter, 
ni de lieu assez secret pour m'offrir un sûr asile, si vous ne daignez 
vous-même  me  secourir,  m'aider,  me  fortifier,  me  consoler, 
m'instruire et me prendre sous votre garde. 

4. Car tout ce qui semble devoir procurer la paix et le bonheur 
n'est rien sans vous et réellement ne sert de rien pour rendre heureux.

Vous êtes  donc le  principe  et  le  terme de tous  les biens,  la 
plénitude de la vie, la source inépuisable de toute lumière et de toute 
parole ; et la plus grande consolation de vos serviteurs est d'espérer 
uniquement en vous.  Mes yeux sont élevés vers vous ; en vous je 
mets  toute  ma  confiance,  mon  Dieu,  Père  des  miséricordes. 
Sanctifiez  mon âme,  bénissez-la  de votre  céleste  bénédiction,  afin 
qu'elle  devienne  votre  demeure  sainte,  le  siège  de  votre  éternelle 
gloire, et que, dans ce temple où vous ne dédaignez pas d'habiter, il 
n'y ait rien qui offense vos regards.  Regardez-moi, Seigneur, dans  
votre  immense  bonté  et,  selon  l'abondance  de  vos  miséricordes, 
exaucez la prière de votre serviteur, misérable exilé loin de vous dans 
la région des ténèbres et de la mort.  Protégez et conservez l'âme de 
votre pauvre serviteur au milieu des dangers de cette vie corruptible ; 
que votre  grâce l'accompagne et  la  conduise,  par le  chemin de la 
paix, dans la patrie de l'éternelle lumière. Ainsi soit-il.

Réflexion de Lamennais - Livre 3, chapitre 59 

Quand on  a  tout  parcouru,  tout  entendu,  tout  vu,  il  faut  en 
revenir à cette parole qui renferme toute sagesse et toute perfection : 
DIEU SEUL. 

"Considérez, disait un humble religieux de saint François, des 
mille  millions  de  créatures  plus  parfaites  que  celles  qui  sont  à 
présent,  tant  dans  les  voies  de la  nature  que  dans  les  voies  de la 
grâce. Réitérez à l'infini votre multiplication et comparez ensuite ces 
créatures si  parfaites au grand Dieu des éternités ;  dans cette vue, 
elles deviennent à rien. Je prenais, ajoutait-il, un grand plaisir à cette 
multiplication ;  et  de  voir  qu'en  même  temps  que  l'Etre  de  Dieu 

215



paraissait, ces créatures qui se montraient si excellentes et si pleines 
de gloire, se retiraient d'une rapidité incroyable dans leur centre, qui 
est le néant. Et voyant que le grand Dieu était en moi, et plus en moi 
que je n'y étais moi-même, j'en ressentais une joie inexplicable, et je 
ne pouvais comprendre comment il était possible d'avoir Dieu en soi 
et partout au dehors de soi, et de s'occuper des créatures. J'étais ravi 
qu'il  fut  seul éternel,  seul immuable,  seul infini,  et  je vous dis  en 
vérité,  qu'en disant :  En mon Dieu tout est  Dieu,  ma volonté était 
touchée d'un si grand et si ardent amour, qu'il me semblait que tout 
l'être créé disparaissait devant moi, et qu'à jamais je ne serais plus 
occupé que de Dieu seul. Je ne puis expliquer l'infinie jubilation de 
mon cœur à la vue de ses immenses perfections ; mais voyant ses 
grandeurs incompréhensibles, et, d'autre part, mon néant avec toutes 
les misères qui l'accompagnent, j'allais de l'infini à l'infini, et je me 
trouvais incapable, de l'infini à l'infini, de l'aimer comme je l'aurais 
voulu,  ce  qui  me  faisait  souffrir  inénarrablement :  car  plus  je  me 
trouvais impuissant à l'aimer d'un amour réciproque, plus un secret 
amour me dévorait intérieurement. Alors j'allais chercher des secrets 
dans ma bassesse, comme navré et enivré d'amour,  ne connaissant 
pas ce que je faisais ; et, chose étrange, dans ce travail de l'âme, ces 
saillies  de l'infini  en perfection à l'infini  de ma bassesse m'étaient 
autant de feux d'amour qui me consumaient de leurs ardeurs !"

216



Livre quatrième
Du sacrement de l'Eucharistie

Exhortation à la sainte communion 

Voix de Jésus-Christ 

Venez à moi, vous tous qui êtes épuisés de travail, et qui êtes  
chargés, et je vous soulagerai. Le pain que je donnerai c'est  
ma chair, que je donnerai pour la vie du monde. Prenez et  
mangez, ceci est mon corps qui sera livré pour vous. Faites  
ceci en mémoire de moi. Celui qui mange ma chair et qui  

boit mon sang demeure en moi, et moi en lui. Les paroles que 
je vous ai dites sont esprit et vie. 

1. Avec quel respect il faut recevoir Jésus

Voix du disciple
1. Le fidèle : Ce sont là vos paroles, ô Jésus ! vérité éternelle ! 

quoiqu'elles n'aient pas été dites dans le même temps et qu'elles ne 
soient pas écrites dans le même lieu.

Et puisqu'elles viennent de vous et qu'elles sont véritables, je 
dois les recevoir toutes avec une foi pleine de reconnaissance.  Elles 
sont de vous car c'est vous qui les avez dites ; mais elles sont aussi à 
moi parce que vous les avez dites pour mon salut.  Je les reçois avec 
joie de votre bouche, afin qu'elles se gravent profondément dans mon 
coeur.  Ces paroles pleines de tant de bonté, de tendresse et d'amour, 
m'animent ;  mais  la  pensée  de  mes  crimes  m'effraye  et  ma 
conscience impure m'éloigne d'un mystère si saint.  La douceur de 
vos paroles m'attire, mais le poids de mes péchés me retient. 

217



2. Vous m'ordonnez d'aller à vous avec confiance, si je veux 
avoir part avec vous, et de me nourrir du pain de l'immortalité, si je 
veux obtenir la vie et la gloire éternelle.

Venez, dites-vous,  venez à moi, vous tous qui souffrez et qui  
êtes oppressés, et je vous ranimerai.  Ô douce et aimable parole à 
l'oreille d'un pécheur ! vous invitez, Seigneur mon Dieu, le pauvre et 
l'indigent à la participation de votre corps sacré.  Mais qui suis-je, 
Seigneur, pour oser m'approcher de vous ?  Voilà que les cieux ne  
peuvent vous contenir, et vous dites : Venez tous à moi. 

3.  D'où  vient  cette  miséricordieuse  condescendance,  une  si 
tendre invitation ?

Comment oserai-je aller à vous, moi qui ne sens en moi-même 
aucun  bien  qui  puisse  me  donner  quelque  confiance ?   Comment 
vous recevrai-je en ma maison, moi qui ai si souvent outragé votre 
bonté ?  Les anges et les archanges vous adorent en tremblant, les 
saints et les justes sont saisis de frayeur ; et vous dites : Venez tous à  
moi !  Si ce n'était vous qui le dites, Seigneur, qui pourrait le croire ? 
Et si vous n'ordonniez vous-même d'approcher de vous, qui en aurait 
l'audace ? 

4. Noé, cet homme juste, travailla cent ans à construire l'arche, 
pour se sauver avec peu de personnes ; et moi, comment pourrai-je 
en  une  heure  me  préparer  à  recevoir  dignement  le  Créateur  du 
monde ?

Moïse,  le  plus  grand  de  vos  serviteurs,  pour  qui  vous  étiez 
comme un ami, fit une arche de bois incorruptible, qu'il revêtit d'un 
or très pur, afin d'y déposer les tables de la loi ; et moi, vile créature, 
j'oserais recevoir si facilement le fondateur de la loi et l'auteur de la 
vie !   Salomon,  le  plus sage des rois  d'Israël,  employa  sept ans à 
élever  un temple  magnifique  à  la  gloire  de votre  nom ;  il  célébra 
pendant  huit  jours  la  fête  de  sa  dédicace ;  il  offrit  mille  hosties 
pacifiques et,  au son des trompettes,  au milieu des cris de joie, il 
plaça  solennellement  l'arche  d'alliance  dans  le  lieu  qui  lui  était 

218



préparé.  Et moi, misérable que je suis et le plus pauvre des hommes, 
comment vous introduirai-je dans ma maison, moi qui sais à peine 
employer pieusement une demi-heure ? Et plût à Dieu que j'eusse une 
seule fois employé dignement un moindre temps encore ! 

5. Ô mon Dieu ! que n'ont point fait ces saints hommes pour 
vous plaire, et combien, hélas ! ce que je fais est peu ! combien est 
court le temps que je consacre à me préparer à la communion !

Rarement suis-je bien recueilli,  plus rarement suis-je libre de 
toute  distraction.   Et  certes,  en votre  divine  et  salutaire  présence, 
nulle pensée profane ne devrait s'offrir à mon esprit, nulle créature ne 
devrait l'occuper, car ce n'est pas un ange, mais le Seigneur des anges 
que je dois recevoir en moi. 

6.  Quelle  distance  infinie,  d'ailleurs,  entre  l'arche  d'alliance 
avec ce qu'elle renfermait, et votre corps très pur avec ses ineffables 
vertus ;  entre  les  sacrifices  à venir,  et  la  véritable  hostie  de votre 
corps, accomplissement de tous les anciens sacrifices !

7.  Pourquoi  donc  ne  suis-je  pas  plus  enflammé  en  votre 
adorable présence ?

Pourquoi  n'ai-je  pas  soin  de  me  mieux  préparer  à  la 
participation de vos saints mystères, lorsque ces antiques patriarches 
et ces saints prophètes, ces rois et ces princes avec tout leur peuple, 
ont montré tant de zèle pour le culte divin ? 

8.  David,  ce  roi  si  pieux,  fit  éclater  ses  transports  par  des 
danses religieuses devant l'arche, se souvenant des bienfaits que Dieu 
avait  répandus  sur  ses  pères ;  il  fit  faire  divers  instruments  de 
musique,  il  composa  des  psaumes  que  le  peuple  chantait  avec 
allégresse, selon ce qu'il  avait ordonné, et,  animé de l'Esprit-Saint, 
souvent  il  chantait  lui-même  sur  sa  harpe ;  il  apprit  aux  enfants 
d'Israël à louer Dieu de tout leur coeur et à unir chaque jour leurs 
voix pour le célébrer et le bénir.

219



Si la vue de l'arche d'alliance inspirait tant de ferveur, tant de 
zèle pour les louanges de Dieu, quel respect, quel amour ne doit pas 
m'inspirer,  et  à  tout  le  peuple  chrétien,  la  présence  de  votre 
Sacrement, ô Jésus ! et la réception de votre corps adorable ! 

9. Plusieurs courent en divers lieux pour visiter les reliques des 
saints ; ils écoutent avidement le récit de leurs actions ; ils admirent 
les vastes temples bâtis en leur honneur, et baisent leurs os sacrés, 
enveloppés dans l'or et la soie.

Et voilà que vous-même, ô mon Dieu ! vous êtes ici  présent 
devant  moi  sur  l'autel,  vous  le  Saint  des  saints,  le  Créateur  des 
hommes, le Roi des anges.  Souvent c'est la curiosité, le désir de voir 
des choses nouvelles, qui fait entreprendre ces pèlerinages ; et de là 
vient que, guidé par ce motif frivole, sans véritable contrition, on en 
tire  peu  de  fruit  pour  la  réforme  des  mœurs.   Mais  ici,  dans  le 
sacrement de l'autel,  vous êtes présent tout entier,  ô Christ Jésus ! 
vrai  Dieu  et  vrai  homme,  et  toutes  les  fois  qu'on  vous  reçoit 
dignement et avec ferveur, on recueille en abondance les fruits du 
salut éternel.  Ce n'est pas la légèreté, ni la curiosité, ni l'attrait des 
sens, qui conduit à ce banquet sacré ; mais une foi ferme, une vive 
espérance, une charité sincère. 

10.  Ô  Dieu  Créateur  invisible  du  monde !  que  vous  êtes 
admirable  dans  ce  que  vous  faites  pour  nous !  avec  quelle  bonté, 
quelle tendresse vous veillez sur vos élus, vous donnant vous-même 
à eux pour nourriture dans votre Sacrement !

C'est  là  ce  qui  surpasse  toute  intelligence,  ce  qui,  plus 
qu'aucune autre chose, attire à vous les cœurs pieux et enflamme leur 
amour.  Car vos vrais fidèles, occupés toute leur vie de se corriger, 
puisent  dans  la  fréquente  réception  de  cet  auguste  sacrement  une 
merveilleuse ferveur et un zèle ardent pour la vertu. 

11.  Ô grâce  admirable  et  cachée  du  sacrement,  connue  des 
seuls fidèles serviteurs de Jésus-Christ ! car les serviteurs infidèles, 
asservis au péché, ne peuvent en ressentir l'influence.

220



La grâce  de  l'Esprit-Saint  est  donnée  dans  ce  sacrement ;  il 
répare les forces de l'âme et lui rend la beauté première, que le péché 
avait effacée.  Telle est quelquefois la puissance de cette grâce et la 
ferveur  qu'elle  inspire,  que  non  seulement  l'esprit,  mais  le  corps 
languissant en reçoit une vigueur nouvelle. 

12. Et c'est pourquoi nous devons déplorer avec amertume la 
tiédeur et la négligence qui affaiblissent en nous le désir de recevoir 
Jésus-Christ, unique espérance des élus et leur seul mérite.

Car c'est lui qui nous sanctifie et qui nous a rachetés ; il est la 
consolation de ceux qui voyagent sur la terre et l'éternelle félicité des 
saints.   Combien  donc  ne  doit-on  pas  gémir  de  ce  que  plusieurs 
montrent tant d'indifférence pour ce sacré mystère, qui est la joie du 
ciel  et  le  salut  du  monde !   Ô  aveuglement,  ô  dureté  du  coeur 
humain ! d'être si peu touché de ce don ineffable, qu'il semble perdre 
de son prix à mesure qu'on en use davantage ! 

13. Si cet adorable sacrement ne s'accomplissait qu'en un seul 
lieu et qu'un seul prêtre dans le monde entier consacrât l'hostie sainte, 
avec quelle ardeur les hommes n'accourraient-ils pas en ce lieu, vers 
ce prêtre unique, pour voir célébrer les saints mystères !

Mais il y a plusieurs prêtres, et le Christ est offert en plusieurs 
lieux,  afin  que  la  miséricorde  et  l'amour  de  Dieu  pour  l'homme 
éclatent  d'autant  plus,  que la  sainte  communion est  plus répandue 
dans le monde.   Je vous rends grâce,  ô Jésus, pasteur éternel,  qui 
dans  notre  exil  et  notre  indigence,  daignez  nous  nourrir  de  votre 
corps  et  de  votre  sang  précieux,  et  nous  inviter  de  votre  propre 
bouche à la participation des ces sacrés mystères, disant :  Venez à 
moi,  vous  tous  qui  portez  votre  fardeau  avec  travail,  et  je  vous  
soulagerai.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 1 

Tout ce qu'offrait de plus grand, de plus imposant, de plus saint 
le  culte  de  l'ancienne  alliance,  n'était  qu'une  légère  ombre  des 
mystères de l'Homme-Dieu. David célèbre avec pompe le retour de 

221



l'arche à Jérusalem ; mais cette arche était vide ; elle ne renfermait 
pas  le  Sauveur  du  genre  humain.  Salomon  bâtit  un  temple 
magnifique ;  il  en  fait,  en  présence  du  peuple  saisi  de  respect,  la 
dédicace solennelle : des victimes sans nombre sont immolées ; mais 
ces victimes, qu'est-ce ? De vils animaux dont le sang ne peut apaiser 
la  souveraine  justice.  Le  monde  demeurait  dans  l'attente  du  salut 
annoncé,  lorsque  voilà  qu'au  moment  prédit  s'accomplissent  les  
promesses aperçues et  saluées  de loin par les Patriarches  durant  
leur pèlerinage sur la terre. Le Désiré des nations, le Dominateur,  
l'Ange de l'alliance, Celui dont le nom est JEHOVAH, vient dans son  
temple,  et  le  vrai  sacrifice  de  propitiation  remplace  à  jamais  les 
sacrifices figuratifs. 

Au fond du tabernacle,  sous les voiles  du sanctuaire,  repose 
l'Hostie  toujours  vivante,  l'Agneau  de  Dieu,  qui  ôte  le  péché  du 
monde ; le même qui est assis à la droite du Père, est là présent, et sa 
voix nous appelle : Prenez et mangez, ceci est mon corps : buvez,  
ceci est mon sang, le sang de l'alliance nouvelle, répandu pour la  
rémission  des  péchés.  Mangez,  ô  mes  amis !  Buvez,  enivrez-vous,  
mes bien-aimés ! Vous tous qui avez soif, venez à la source dont les  
eaux rejaillissent de l'éternelle vie. 

Ceux qui,  refusant  de  se  désaltérer  à  cette  source  pure,  s'en 
vont  chercher  à  l'écart  des  eaux  furtives,  Dieu  leur  prépare  un 
breuvage assoupissant, et leurs yeux se ferment. Dans ce sommeil, il  
leur semble qu'ils ont faim et qu'ils mangent, et au réveil leur âme  
est vide. Altérés, ils rêvent qu'ils boivent ; et ils se réveillent pleins  
de lassitude et ils ont encore soif, et leur âme est vide. Venez donc :  
je suis le pain de vie ; celui qui vient à moi n'aura jamais faim, et  
celui qui croit en moi n'aura jamais soif. Qui mange ma chair et boit  
mon sang a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier jour. 

Seigneur,  je  crois  et  j'adore :  mon  âme,  haletante  de  désir, 
s'élance vers vous ; et puis soudain une grande frayeur l'arrête : car, 
hélas ! Que suis-je pour oser m'approcher de mon Dieu ? Quand je 
considère mes souillures, ma bassesse et ma misère profonde, je n'ai 

222



plus qu'un sentiment, qu'une parole : Retirez-vous de moi, parce que 
je suis un homme pécheur. Cependant, ô Jésus ! Ce sont les pécheurs  
que vous êtes venu appeler, et non pas les justes. Et c'est pourquoi, 
frappant ma poitrine, et implorant votre miséricorde, je me lèverai et  
j'irai : j'irai avec une foi vive, avec un ardent amour, vers le Fils, le 
Verbe, splendeur de la gloire de Dieu, et figure de sa substance, vers 
le Sauveur divin, qui nous purifie de nos péchés, qui s'incorpore à sa 
créature, pour l'élever jusqu'à lui : j'irai, et je dirai :  Seigneur, je ne 
suis pas digne que vous entriez en moi ; mais dites seulement un mot,  
et mon âme sera guérie.

2. Combien Dieu manifeste à l'homme sa bonté et son 
amour dans le Sacrement de l'Eucharistie

Voix du disciple
1.  Plein  de  confiance  en  votre  bonté  et  votre  grande 

miséricorde,  je m'approche  de vous,  Seigneur ;  malade,  je  viens  à 
mon Sauveur ; consumé de faim et de soif, je viens à la source de la 
vie ; pauvre, je viens au Roi du ciel ; esclave, je viens à mon Maître ; 
créature, je viens à celui qui m'a fait ; désolé, je viens à mon tendre 
consolateur.

Mais qu'y a-t-il en ce misérable qui vous porte à venir à lui ? 
que  suis-je  pour  que  vous  vous  donniez  vous-même  à  moi ? 
Comment un pécheur osera-t-il  paraître  devant  vous ? et  comment 
daignerez-vous  venir  vers  ce  pécheur ?   Vous  connaissez  votre 
serviteur et vous savez qu'il n'y a en lui aucun bien qui mérite cette 
grâce.  Je confesse donc ma bassesse, je reconnais votre bonté, je 
bénis  votre  miséricorde,  et  je  vous  rends  grâce  à  cause  de  votre 
immense charité.  Car c'est pour vous-même et non pour mes mérites 
que  vous  en  usez  de  la  sorte,  afin  que  je  connaisse  mieux  votre 
tendresse  et  que,  embrasé  d'un  plus  grand  amour,  j'apprenne  à 
m'humilier  plus  parfaitement,  à  votre  exemple.   Et  puisqu'il  vous 
plaît  ainsi  et  que vous l'avez ainsi  ordonné,  je reçois avec joie  la 

223



grâce  que  vous  daignez  me  faire ;  et  puisse  mon  iniquité  n'y  pas 
mettre obstacle ! 

2.  Ô  tendre  et  bon  Jésus !  quel  respect,  quelles  louanges 
perpétuelles  ne  vous  devons-nous  pas  pour  la  réception  de  votre 
sacré  Corps,  si  élevé  au-dessus  de  tout  ce  que  peut  exprimer  le 
langage de l'homme !

Mais que penserai-je en le recevant, en m'approchant de mon 
Seigneur,  que  je  ne  puis  révérer  autant  que  je  le  dois,  et  que 
cependant je désire ardemment recevoir ?  Quelle pensée meilleure et 
plus  salutaire  que  de  m'abaisser  profondément  devant  vous  et 
d'exalter votre bonté infinie pour moi !  Je vous bénis, mon Dieu, et 
je  veux vous  louer  éternellement.  Je  me  méprise  et  me  confonds 
devant vous dans l'abîme de mon abjection. 

3. Vous êtes le Saint des saints, et moi le rebut des pécheurs.

Vous vous inclinez vers moi, qui ne suis pas digne de lever les 
yeux sur vous.  Vous venez à moi, vous voulez être avec moi, vous 
m'invitez à votre table. Vous voulez me donner à manger un aliment 
céleste,  le pain des Anges,  qui n'est autre que vous-même,  ô pain 
vivant ! qui êtes descendu du ciel, et qui donnez la vie au monde. 

4.  Voilà  la  source  de  l'amour  et  le  triomphe  de  votre 
miséricorde.  Que  ne  vous  doit-on  pas  d'actions  de  grâces  et  de 
louanges pour ce bienfait !

Ô  salutaire  dessein  que  celui  que  vous  conçûtes  d'instituer 
votre  Sacrement !  ô  doux  et  délicieux  banquet,  où  vous  vous 
donnâtes  vous-même  pour  nourriture !   Que  vos  oeuvres  sont 
admirables,  Seigneur !  que  votre  puissance  est  grande !  que  votre 
vérité est ineffable !  Vous avez dit et tout a été fait, et rien n'a été fait 
que ce que vous avez ordonné. 

5. Chose merveilleuse, que nul homme ne saurait comprendre 
mais  que  tous  doivent  croire,  que  vous,  Seigneur  mon  Dieu,  vrai 
Dieu et vrai homme, vous soyez contenu tout entier sous la moindre 

224



partie des espèces du pain et du vin, et que sans être consumé, vous 
soyez mangé par celui qui vous reçoit.

Souverain  maître  de  l'univers,  vous  qui,  n'ayant  besoin  de 
personne, avez cependant voulu habiter en nous par votre Sacrement, 
conservez sans tache mon âme et mon corps afin que je puisse plus 
souvent célébrer vos saints mystères avec la joie d'une conscience 
pure, et recevoir  pour mon salut  éternel ce que vous avez institué 
principalement  pour  votre  gloire,  et  pour  perpétuer  à  jamais  le 
souvenir de votre amour. 

6.  Réjouis-toi,  mon âme,  et  rends  grâce  à  Dieu  d'un  don si 
magnifique, d'une si ravissante consolation, qu'il t'a laissée dans cette 
vallée de larmes.

Car toutes les fois qu'on célèbre ce mystère et qu'on reçoit le 
corps  de  Jésus-Christ,  l'on  consomme  soi-même  l'oeuvre  de  sa 
rédemption et on participe à tous les mérites du Christ.  Car la charité 
de Jésus-Christ ne s'affaiblit jamais, et jamais sa propitiation infinie 
ne s'épuise.  Vous devez donc toujours vous disposer à cette action 
sainte par un renouvellement d'esprit, et méditer attentivement à ce 
grand mystère de salut.  Lorsque vous célébrez le divin sacrifice ou 
que vous y assistez, il doit vous paraître aussi grand, aussi nouveau, 
aussi digne d'amour que si ce jour-là même, Jésus-Christ descendant 
pour la première fois dans le sein de la Vierge, se faisait homme, ou 
que  suspendu  à  la  croix,  il  souffrît  et  mourût  pour  le  salut  des 
hommes.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 2 

L'apôtre saint Jean, ravi en esprit dans la Jérusalem céleste, vit, 
au milieu du trône de Dieu, un agneau comme égorgé, et autour de 
lui les sept esprits que Dieu envoie par toute la terre, et vingt-quatre 
vieillards ; et ces vieillards se prosternèrent devant l'Agneau, tenant 
dans leurs mains des harpes et des coupes pleines de parfums, qui 
sont les prières des Saints, et ils chantaient un cantique nouveau à la 
louange de Celui qui a été mis à mort, et qui nous a rachetés pour 

225



Dieu,  de  toute  tribu,  de  toute  langue,  de  tout  peuple  et  de  toute 
nation :  et  des myriades  d'Anges élevaient  leurs voix,  et  disaient : 
l'Agneau qui a été égorgé, est digne de recevoir puissance, dignité, 
sagesse, force, honneur, gloire et bénédiction ! Et toutes les créatures 
qui sont dans le ciel, sur la terre, et dans la mer, et tout ce qui est 
dans  ces  lieux,  disaient :  A  Celui  qui  est  assis  sur  le  trône  de 
l'Agneau, bénédiction, honneur, gloire et puissance dans les siècles 
des siècles ! 

Voici  maintenant  un  autre  spectacle.  Ce  même  Agneau  qui 
reçoit,  sur le trône éternel,  l'adoration des Anges et  des Saints,  et 
qu'environne toute la gloire des cieux, vient à nous plein de douceur, 
et,  voilé  sous  les  apparences  d'un peu  de  pain,  il  se  donne à  ses 
pauvres créatures, pour sanctifier notre âme, pour la nourrir, et notre 
corps même, par l'union substantielle de sa chair à notre chair, de son 
sang à  notre  sang :  s'incarnant,  si  on peut  le  dire,  de nouveau en 
chacun de nous, et y accomplissant, d'une manière incompréhensible, 
en se communiquant à nous selon tout ce qu'il est, le grand sacrifice 
de la Croix. 

O  Christ !  Fils  du  Dieu  vivant,  que  vos  voies  sont 
merveilleuses ! Et qui m'en développera le mystère impénétrable ? Si 
je  monte  jusqu'au  ciel,  je  vous  y  vois  dans  le  sein  du  Père  tout 
éclatant de sa splendeur. Si je redescend sur la terre, je vous y vois 
dans  le  sein  de  l'homme  pécheur,  indigent,  misérable :  attiré  en 
quelque sorte, et fixé par l'amour, aux deux termes extrêmes de ce 
qui peut être conçu dans l'infini de la grandeur et dans l'infini de la 
bassesse. Et comme si ce n'était pas assez de venir à cet être déchu 
quand il  vous  désire,  quand il  vous  appelle,  vous  l'appelez  vous-
même le premier, vous l'appelez vous-même avec instance, vous lui 
dites :  Venez,  venez  à  moi,  vous  tous  qui  souffrez,  et  je  vous 
soulagerai : venez, j'ai désiré d'un grand désir de manger cette Pâque 
avec vous. 

C'en est trop, Seigneur, c'en est trop, souvenez-vous qui vous 
êtes : ou plutôt, faites mon Dieu que je ne l'oublie jamais, et que je 

226



m'approche de vous comme les Anges eux-mêmes s'en approchent, 
en tremblant de respect, avec un cœur rempli  du sentiment de son 
indignité, pénétré de vos miséricordes, et embrasé de ce même amour 
inépuisable,  immense,  éternel,  qui  vous  porte  à  descendre  jusqu'à 
lui !

3. Qu'il est utile de communier souvent

Voix du disciple
1. Je viens à vous, Seigneur, pour jouir de votre don et goûter 

la joie du banquet sacré,  que dans votre tendresse vous avez, mon 
Dieu, préparé pour le pauvre.

En vous est tout ce que je puis, tout ce que je dois désirer ; 
vous êtes mon salut et ma rédemption, mon espérance et ma force, 
mon bonheur  et  ma gloire.   Réjouissez donc aujourd'hui  l'âme de 
votre serviteur,  parce que j'ai  élevé mon âme vers vous,  Seigneur 
Jésus.   Je  désire  maintenant  vous  recevoir  avec  un  respect  plein 
d'amour ;  je désire que vous entriez dans ma maison pour mériter 
d'être béni de vous comme Zachée, et d'être compté parmi les enfants 
d'Abraham.  Votre corps, voilà l'objet auquel mon âme aspire ; mon 
coeur brûle d'être uni à vous. 

2. Donnez-vous à moi, et ce don me suffit ; car sans vous, rien 
ne me console.

Je ne puis être sans vous et je ne saurais vivre si vous ne venez 
à moi.  Il faut donc que je m'approche de vous souvent et que je vous 
reçoive  comme  le  soutien  de  ma  vie,  de  peur  que  privé  de  cette 
céleste nourriture, je ne tombe de défaillance dans le chemin.  C'est 
ainsi,  miséricordieux  Jésus,  que  prêchant  aux  peuples  et  les 
guérissant de diverses langueurs, vous dites un jour : je ne veux pas  
les renvoyer à jeun dans leurs maisons, de peur que les forces ne 
leur manquent en route.  Daignez donc en user de la même manière 
avec moi, vous qui avez voulu demeurer dans votre Sacrement pour 

227



la consolation des fidèles.  Car vous êtes le doux aliment de l'âme ; et 
celui qui vous mange dignement aura part à l'héritage de la gloire 
éternelle.  Combien il m'est nécessaire, à moi qui tombe et pèche si 
souvent, qui me laisse aller si vite à la tiédeur, au découragement, de 
me renouveler, de me purifier, de me ranimer, par des prières et des 
confessions fréquentes, et par la réception de votre corps sacré ! de 
peur  que  m'en  abstenant  trop  longtemps,  je  n'abandonne  mes 
résolutions. 

3. Car  les  penchants  de  l'homme  l'inclinent  au  mal  dès  
l'enfance ; et s'il n'est soutenu par ce remède divin, il s'enfonce de 
plus en plus.

La sainte Communion retire du mal et fortifie dans le bien.  Si 
donc  je  suis  maintenant  si  souvent  négligent  et  tiède  quand  je 
communie  ou que  je  célèbre  le  saint  Sacrifice,  que serais-je  si  je 
renonçais à cet  aliment  salutaire  et  si  je me privais  de ce secours 
puissant ?  Ainsi,  quoique je ne sois pas tous les jours assez bien 
disposé pour célébrer les divins mystères, j'aurai soin cependant d'en 
approcher  aux  temps  convenables  et  de  participer  à  une  grâce  si 
grande.   Car  c'est  la  principale  consolation  de l'âme  fidèle  tandis 
qu'elle  voyage  loin de vous dans un corps  mortel,  de se souvenir 
souvent  de son Dieu  et  de  recevoir  son  bien-aimé  dans  un  coeur 
embrasé d'amour. 

4. Ô prodige de votre tendresse pour nous !  Vous, Seigneur 
mon Dieu, qui donnez l'être et la vie à tous les esprits, vous daignez 
venir  à  une pauvre âme misérable  et,  avec  votre  divinité  et  votre 
humanité toute entière, rassasier sa faim.

Ô heureuse, mille fois heureuse l'âme qui peut vous recevoir 
dignement, vous son Seigneur et son Dieu, et goûter avec plénitude 
la joie de votre présence !  Oh ! qu'il est grand le Seigneur qu'elle 
reçoit ! qu'il est aimable l'hôte qu'elle possède ! que le compagnon, 
l'ami  qui  se  donne à  elle,  est  doux et  fidèle !  que  l'époux qu'elle 
embrasse est beau ! qu'il  est noble et digne d'être aimé par-dessus 
tout ce qu'on peut aimer, et tout ce qu'il y a de désirable !  Que le ciel 

228



et la terre, dans leur parure magnifique, se taisent devant vous, ô mon 
bien-aimé ! car tout ce qu'on admire de beau en eux, ils le tiennent de 
vous, dont la sagesse n'a point de bornes, et jamais ils n'approcheront 
de votre beauté souveraine.

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 3 

Autant on doit apporter de soin à s'éprouver soi-même avant de 
manger  le  pain  et  de  boire  le  calice  du  Seigneur,  autant  il  faut 
prendre garde à ne pas se tenir éloigné de la Table sainte par un faux 
respect et une crainte excessive. Nous serons toujours, quoi que nous 
fassions, infiniment indignes d'une faveur si haute : nul n'est pur, nul 
n'est  saint  devant  Celui  qui  est  la  sainteté  même.  Mais  quand  le 
Sauveur  nous  dit :  Venez,  il  connaît  notre  misère,  et  c'est  pour  la 
guérir qu'il nous presse de venir à lui. Allons-y donc, non comme le 
Pharisien hypocrite,  en rendant grâces à Dieu dans notre cœur de 
n'être pas tel que les autres hommes : Dieu repousse avec horreur cet 
orgueil d'une conscience qui se déguise à elle-même sa plaie secrète : 
allons-y,  mais comme l'humble Publicain,  les yeux baissés vers la  
terre, frappant notre poitrine, et disant : Seigneur, ayez pitié de moi ; 
soyez propice à ce pauvre pécheur. 

Il est nécessaire sans doute de se préparer par la pénitence, le 
recueillement,  la  prière,  à  la  communion  du  corps  et  du  sang de 
Jésus-Christ ; mais après s'y être disposé sincèrement et de toute son 
âme, c'est faire injure au Rédempteur que de refuser ses dons, c'est se 
priver  volontairement  des  grâces  les  plus  précieuses,  les  plus 
abondantes, les plus saintes, c'est renoncer à la vie : car,  si l'on ne 
mange la chair du Fils de l'homme, et si l'on ne boit son sang, on  
n'aura point la vie en soi. Nous devons aspirer continuellement à ce 
pain descendu du ciel ;  sans cesse nous devons le demander,  nous 
devons nous en nourrir sans cesse, pour qu'il détruise le principe de 
mort qui est en nous depuis le péché. 

"Seigneur, donnez-nous toujours de ce pain : ce pain dont vous  
avez dit qu'il donne la vie éternelle. C'est ce que disent les Juifs ; et 
ils expriment par là le désir de toute la nature humaine ou plutôt de 

229



toute la nature intelligente. Elle veut vivre éternellement ; elle veut 
ne manquer de rien ; en un mot, elle veut être heureuse.  C'est encore 
ce qu'en pensait la Samaritaine lorsque Jésus lui ayant dit : O femme,  
celui  qui  boit  de  l'eau  que  je  donne  n'a  jamais  soif,  elle  répond 
aussitôt : Seigneur, donnez-moi de cette eau, afin que je n'aie jamais 
soif et que je ne sois pas obligée de venir ici puiser de l'eau dans un 
puits  si  profond,  avec  tant  de  peine.  Encore  un  coup,  la  nature 
humaine veut être heureuse ; elle ne veut avoir aucun besoin ; elle ne 
veut  avoir  ni  faim  ni  soif ;  aucun  désir  à  remplir,  aucun  travail, 
aucune fatigue ; et cela qu'est-ce autre chose, sinon être heureuse ? 
Voilà ce que veut la nature humaine : voilà son fond. Elle se trompe 
dans les moyens : elle a soif des plaisirs des sens ; elle veut exceller ; 
elle a soif des honneurs du monde.   Pour parvenir aux uns et aux 
autres, elle a soif des richesses ; sa soif est insatiable ; elle demande 
toujours, et ne dit jamais : C'est assez ; toujours plus, et toujours plus. 
Elle  est  curieuse,  elle  a  soif  de  la  vérité ;  mais  elle  ne  sait  où la 
prendre, ni quelle vérité la peut satisfaire ; elle en ramasse ce qu'elle 
peut par-ci par-là, par de bons, par de mauvais moyens ; et, comme 
toute âme curieuse est légère, elle se laisse tromper par tous ceux qui 
lui  promettent  cette  vérité  qu'elle  cherche.   Voulez-vous  n'avoir 
jamais faim, jamais n'avoir soif ? Venez au pain qui ne périt point, et 
au Fils de l'homme qui vous l'administre : à sa chair, à son sang, où 
est tout ensemble la vérité et la vie, parce que c'est la chair et le sang 
non point du fils de Joseph, comme disaient les Juifs, mais du Fils de 
Dieu.  O Seigneur ! Donnez-moi toujours ce pain ! Qui n'en serait 
affamé ? Qui ne voudrait  être  assis à votre table ? Qui la pourrait 
jamais quitter ?"  (Bossuet)

230



4. Que Dieu répand des grâces abondantes en ceux qui 
communient dignement

Voix du disciple
1.  Seigneur  mon Dieu,  prévenez  votre  serviteur  de vos plus  

douces bénédictions, afin que je puisse approcher dignement et avec 
ferveur de votre auguste Sacrement.

Rappelez  mon  coeur  à  vous ;  réveillez-moi  du  profond 
assoupissement où je languis.  Visitez-moi pour me sauver, pour que 
je goûte intérieurement la douceur qui est cachée en abondance dans 
ce  sacrement  comme  dans  sa  source.   Faites  briller  aussi  votre 
lumière  à  mes  yeux  afin  qu'ils  discernent  un si  grand mystère,  et 
fortifiez ma foi pour le croire inébranlablement.  Car c'est l'oeuvre de 
votre amour et non de la puissance humaine, c'est votre institution 
sacrée et non une invention de l'homme.  Nul ne peut concevoir par 
lui-même  des  merveilles  au-dessus  de  la  pénétration  des  anges 
mêmes.  Que pourrai-je donc, moi, pécheur indigne, moi, cendre et 
poussière, découvrir et comprendre d'un mystère si haut ? 

2.  Seigneur,  dans  la  simplicité  de  mon  coeur,  avec  une  foi 
ferme et sincère et sur le commandement que vous m'en avez fait, je 
m'approche de vous plein de confiance et de respect ; et je crois sans 
hésiter que vous êtes ici présent dans ce Sacrement, et comme Dieu 
et comme homme.

Vous voulez donc que je vous reçoive et que je m'unisse à vous 
dans la charité ?  C'est pourquoi j'implore votre clémence, et je vous 
demande  en  ce  moment  une  grâce  particulière,  afin  qu'embrasé 
d'amour, je me fonde et m'écoule tout entier en vous, et que je ne 
désire plus aucune autre consolation.  Car cet adorable Sacrement est 
le salut de l'âme et du corps, le remède de toute langueur spirituelle. 
Il guérit les vices, réprime les passions, dissipe les tentations ou les 
affaiblit, augmente la grâce, accroît la vertu, affermit la foi, fortifie 
l'espérance, enflamme et dilate l'amour. 

231



3.  Quels  biens  sans  nombre  n'avez-vous  pas  accordés  et 
n'accordez-vous pas encore chaque jour, dans ce Sacrement, à ceux 
que vous aimez et qui le reçoivent avec ferveur, ô mon Dieu, unique 
appui de mon âme, réparateur de l'infirmité humaine, source de toute 
consolation intérieure !

Car  vous  les  consolez  avec  abondance  en  leurs  tribulations 
diverses ; vous les relevez de leur abattement par l'espérance de votre 
protection ; vous les ranimez intérieurement et les éclairez par une 
grâce nouvelle ; de sorte que ceux qui se sentaient pleins de trouble 
et  de  tiédeur  avant  la  communion  se  trouvent  tout  changés  après 
s'être nourris de cette viande et de ce breuvage céleste.  Vous en usez 
ainsi  avec vos élus afin  qu'ils  reconnaissent  clairement  et  par  une 
manifeste expérience, toute la faiblesse qui leur est propre et tout ce 
qu'ils reçoivent de votre grâce et de votre bonté.  Car d'eux-mêmes, 
froids, durs, sans goût pour la piété, par vous ils deviennent pieux, 
zélés,  fervents.   Qui,  en  effet,  s'approchant  humblement  de  la 
fontaine de suavité, n'en remporte pas un peu de douceur ? ou qui, en 
se tenant près d'un grand feu, n'en reçoit pas quelque chaleur ?  Vous 
êtes, mon Dieu, cette fontaine toujours pleine et surabondante, ce feu 
toujours ardent et qui ne s'éteint jamais. 

4. Si donc il ne m'est pas permis de puiser à la plénitude de la 
source et de m'y désaltérer parfaitement, j'approcherai cependant ma 
bouche de l'ouverture par où s'écoulent les eaux célestes afin d'en 
recueillir au moins une petite goutte pour apaiser ma soif, et ne pas 
tomber dans une entière sécheresse.

Et si je ne puis encore être tout céleste et tout de feu comme les 
Chérubins et les Séraphins, je m'efforcerai pourtant de m'animer à la 
piété et de préparer mon coeur, afin qu'en participant avec humilité à 
ce sacrement de vie, je reçoive au moins quelque légère étincelle de 
ce feu divin.  Bon Jésus, Sauveur très saint, suppléez vous-même par 
votre bonté et votre grâce à ce qui me manque, vous qui avez daigné 
appeler à vous tous les hommes en disant :  Venez à moi, vous tous  
qui êtes accablés de travail et de douleur, et je vous soulagerai. 

232



5. Je travaille à la sueur de mon front, mon coeur est brisé de 
douleur, le poids de mes péchés m'accable, les tentations m'agitent, 
une foule de passions mauvaises m'enveloppent et me pressent, et il  
n'y a personne qui me secoure, qui me délivre, qui me sauve, si ce 
n'est vous, Seigneur mon Dieu, mon Sauveur, entre les mains de qui 
je me remets, et tout ce qui est à moi, afin que vous me protégiez et 
me conduisiez à la vie éternelle.

Recevez-moi pour l'honneur et la gloire de votre nom, vous qui 
m'avez  préparé  votre  corps  et  votre  sang  pour  nourriture  et  pour 
breuvage.  "Faites, Seigneur mon Dieu, mon Sauveur, que ma ferveur 
et mon amour croissent d'autant plus que je participe plus souvent à 
ce divin mystère."

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 4 

Jésus-Christ, près de quitter la terre, promit à ses disciples de 
leur envoyer l'Esprit consolateur ; et c'est ce divin Esprit qui nous est 
donné dans les sacrements de la nouvelle alliance. Amour substantiel 
du Père et  du Fils,  il  aide notre infirmité,  car nous ne savons pas 
demander comme il faut ; mais l'Esprit demande pour nous avec des 
gémissements ineffables ;  et  celui  qui scrute les cœurs sait  ce que 
désire l'Esprit, parce qu'il demande selon Dieu pour les saints. 

Par  une  invisible  opération,  aussi  douce  que  puissante,  il 
incline librement notre volonté au bien, il  la purifie, il l'élève vers 
Dieu ; il est notre force, comme le Verbe est notre lumière. Or, quand 
nous  possédons  en  nous  Jésus-Christ,  nous  possédons  le  Verbe 
même, et nous participons à tous les dons que le Verbe et l'Esprit, qui 
procède  de  lui,  répandent  incessamment  sur  l'humanité  sainte  du 
Sauveur, devenu un avec nous par la communion de son corps et de 
son sang, de son âme et de sa divinité, qui en est inséparable. 

En lui sont toutes les richesses de la plénitude de l'intelligence, 
tous  les  trésors  de  la  sagesse  et  de  la  science  souveraine,  et  ces 
trésors, il les ouvre pour nous dans le sacrement de l'Eucharistie ; il 
nous dispense selon nos besoins ces célestes  richesses,  tandis que 

233



l'Esprit  sanctificateur  nous  embrase  de  ses  flammes  divines  qui 
consument  les dernières traces du péché,  nous donnent comme un 
avant-goût  de  la  félicité  céleste,  et  nous  préparent  à  en  jouir 
pleinement,  lorsque  nous  aurons  atteint  le  terme  heureux  de  nos 
épreuves sur la terre. 

Allez donc à la source des grâces, allez à l'autel, allez à Jésus ; 
et à qui, Seigneur, irions-nous ? Vous seul avez les paroles de la vie  
éternelle.  Languissants,  vous  nous  fortifiez ;  affligés,  vous  nous 
consolez ;  troublés par les tempêtes  qui s'élèvent  au-dedans et  au-
dehors de nous,  vous commandez aux vents, et il se fait un grand  
calme. O Jésus,  votre amour me presse, et mon âme a défailli dans 
l'ardeur de m'unir  à vous. C'est là tout mon désir,  je n'en ai point 
d'autre ; je ne veux que vous, ô mon Dieu ! Oh ! Quand pourrai-je 
dire : Mon bien-aimé est à moi, et je suis à lui : ce n'est plus moi qui  
vis, c'est Jésus-Christ qui vit en moi ?

5.  De  l'excellence  du  Sacrement  de  l'Autel,  et  de  la 
dignité du Sacerdoce 

Voix du Bien-Aimé 
1. Quand vous auriez la pureté des anges et la sainteté de Jean-

Baptiste, vous ne seriez pas digne de recevoir ni même de toucher ce 
sacrement. Car ce ne sont pas les mérites de l'homme qui lui donnent 
le droit de consacrer et de toucher le corps de Jésus-Christ et de se 
nourrir du pain des anges. Ô mystère ineffable ! ô sublime dignité 
des  prêtres,  auxquels  est  donné  ce  qui  n'a  point  été  accordé  aux 
anges ! Car les prêtres validement ordonnés dans l'Eglise ont seuls le 
pouvoir  de  célébrer  et  de  consacrer  le  corps  de  Jésus-Christ.  Le 
prêtre est le ministre de Dieu ; il use de la parole de Dieu selon le 
commandement et l'institution de Dieu ; mais Dieu, à la volonté de 
qui  tout  est  soumis,  à  qui  tout  obéit  lorsqu'il  commande,  est  le 
principal auteur du miracle qui s'accomplit sur l'autel, et c'est lui qui 
l'opère invisiblement. 

234



2. Vous devez donc, dans cet auguste sacrement, croire plus à 
la toute-puissance de Dieu qu'à vos propres sens et à ce qui paraît aux 
yeux, et vous ne sauriez dès lors approcher de l'autel avec assez de 
respect et de crainte. Pensez à ce que vous êtes et considérez quel est 
Celui dont vous avez été fait le ministre par l'imposition des mains de 
l'évêque.  Vous  avez  été  fait  prêtre,  et  consacré  pour  célébrer  les 
saints mystères ; maintenant soyez fidèle à offrir à Dieu le sacrifice 
avec ferveur, au temps convenable, et que toute votre conduite soit 
irrépréhensible. Votre fardeau n'est pas plus léger ; vous êtes lié au 
contraire par des obligations plus étroites, et obligé à une plus grande 
sainteté. Un prêtre doit être orné de toutes les vertus et donner aux 
autres  l'exemple  d'une  vie  pure.  Ses  moeurs  ne  doivent  point 
ressembler à celles du peuple : il ne doit pas marcher dans les voies 
communes ;  mais  il  doit  vivre  comme  les  anges  dans  le  ciel  ou 
comme les hommes parfaits sur la terre. 

3. Le prêtre, revêtu des habits sacrés, tient la place de Jésus-
Christ afin d'offrir à Dieu d'humbles supplications pour lui-même et 
pour tout le peuple. Il porte devant et derrière lui le signe de la croix 
du  Sauveur  afin  que  le  souvenir  de  sa  passion  lui  soit  toujours 
présent. Il porte devant lui la croix sur la chasuble afin de considérer 
attentivement les traces de Jésus-Christ et de s'animer à les suivre. Il 
porte la croix derrière lui afin d'apprendre à souffrir avec douceur 
pour Dieu tout ce que les hommes peuvent lui faire de mal. Il porte la 
croix devant lui afin de pleurer ses propres péchés ; derrière lui afin 
que, par une tendre compassion, il pleure aussi les péchés des autres ; 
et se souvenant qu'il est établi médiateur entre Dieu et le pécheur, il 
ne se lasse point d'offrir des prières et des sacrifices, jusqu'à ce qu'il 
ait obtenu grâce et miséricorde.  Quand le prêtre célèbre,  il  honore 
Dieu, il réjouit les anges, il édifie l'Eglise, il procure des secours aux 
vivants, du repos aux morts, et se rend lui-même participant de tous 
les biens. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 5 

235



Pour  comprendre  la  grandeur  du  sacerdoce  chrétien,  il  faut 
considérer  les  caractères  qui  le  distinguent  immuablement,  et 
fortement, comme le sceau divin dont il fut marqué à son origine. Et 
d'abord il  est  un ;  de même qu'il  n'y a  qu'un Dieu,  il  n'y a qu'un 
Médiateur de Dieu et des hommes, Jésus-Christ, apôtre et pontife de 
notre foi, toujours vivant pour intercéder en notre faveur. 

Tout prêtre, dans l'exercice de ses célestes fonctions, représente 
Jésus-Christ,  ou  plutôt  est  Jésus-Christ  même  qui  seul  opère 
véritablement ce qu'annoncent les paroles et les actes de son ministre, 
seul lie et délie, seul dispense la grâce, seul immole et offre à son 
Père la victime de propitiation, qui est une aussi : car Jésus entrant 
par son sang une seule fois dans le saint des saints, a consommé la 
rédemption éternelle. Aussi un sacrifice, un prêtre, un sacerdoce, qui, 
dans son immense hiérarchie, n'est que le Pontife invisible des biens 
futurs, est multiplié visiblement sur tous les points de la terre pour y 
continuer sa grande mission jusqu'à la fin des siècles.

Et non seulement le sacerdoce est un, il est encore universel : 
car  tous les peuples ont été  donnés en héritage à Jésus-Christ,  et  
depuis le lever du soleil jusqu'au couchant, en tous lieux, le sacrifice  
doit être accompli,  et l'offrande pure présentée au Seigneur. Il est 
éternel, car de toute éternité Dieu a dit au Christ : Tu es mon Fils, je  
t'ai  engendré  aujourd'hui ;  et  encore :  Tu  es  prêtre  éternellement  
selon l'ordre de Melchisédech. Il est Saint : car il convenait que nous 
eussions un tel Pontife, saint, pur, sans tache, séparé des pécheurs et  
élevé au-dessus des cieux ; et les démons mêmes, vaincus par Celui 
qui possède le sacerdoce éternel, lui ont rendu témoignage : Je sais  
qui vous êtes, le Saint de Dieu. 

Oh ! qu'elle est élevée, qu'elle est sublime, la dignité du prêtre ! 
Mais aussi qu'elle est redoutable ! Associé à la puissance de Jésus-
Christ Pontife, dans l'unité de son sacerdoce, ministre avec lui et en 
lui du sacrifice de la Croix, renouvelé chaque jour sur l'autel d'une 
manière non sanglante ; distributeur du pain de vie, du corps et du 
sang du Rédempteur, sur lesquels il lui a été donné pouvoir ; revêtu 

236



de la mission du Fils de Dieu pour le salut du monde, ses devoirs 
sont proportionnés à une si haute vocation, et c'est à lui surtout qu'il 
est dit : Soyez saint, parce que moi, le Seigneur Dieu, je suis saint. 
Pauvre pécheur, si faible, si languissant, si infirme, comment pourrai-
je  m'élever,  ô  Jésus !  à  la  sainteté  que  vous  exigez  de  moi ?  Je 
tremble à cette pensée, et je perdrais toute espérance, si votre bonté 
ne daignait  me rassurer, disant :  Cela est impossible aux hommes,  
mais tout est possible à Dieu.

6. Prière du chrétien avant la Communion 

Voix du disciple 
1. Seigneur, lorsque je considère votre grandeur et ma bassesse, 

je suis saisi de frayeur et je me confonds en moi-même. Car, si je ne 
m'approche  de  vous,  je  fuis  la  vie ;  et  si  je  m'en  approche 
indignement, j'irrite votre colère. Que ferai-je donc, mon Dieu, mon 
protecteur, mon conseil dans tous mes besoins ? 

2.  Montrez-moi  la  voie  droite,  enseignez-moi  quelque  court 
exercice  pour  me  disposer  à  la  sainte  communion.  Car  il  m'est 
important de savoir avec quelle ferveur et avec quel respect je dois 
préparer  mon coeur,  pour  recevoir  avec  fruit  votre  Sacrement,  ou 
pour vous offrir ce grand et divin sacrifice. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 6 

S'il est nécessaire de préparer son âme avant la prière, combien 
plus avant  d'approcher de la divine Eucharistie ! Et c'est  pourquoi 
l'Apôtre dit : Que l'homme s'éprouve soi-même, et qu'il mange ainsi 
de  ce  pain,  et  boive  de  ce  calice ;  car  celui  qui  mange  et  boit 
indignement,  mange  et  boit  son  jugement,  ne  discernant  point  le 
corps du Seigneur. 

Mais hélas ! Mon Dieu, plus je m'éprouve, plus je me reconnais 
indigne de m'unir à vous dans le Sacrement adorable de votre corps 

237



et de votre sang : et cependant si je ne mange votre chair et ne bois 
votre sang je n'aurai point la vie en moi ; de sorte que je suis partagé 
entre  le  désir  de  m'asseoir  au  banquet  sacré  où  vous  invitez  vos 
fidèles, et la crainte d'entendre ces paroles terribles : Pourquoi êtes-
vous entré ici sans être revêtu de la robe nuptiale ? Jetez-le, pieds et 
mains  liés,  dans les  ténèbres  extérieures :  là  sont  les  pleurs  et  les 
grincements de dents. 

Que  ferai-je  donc ?  Ah !  Voici  ce  que  je  ferai.  Je  me 
présenterai nu, misérable, devant mon Seigneur et mon Dieu, et je lui 
dirai : Ayez pitié de moi, Seigneur, et daignez me revêtir vous-même 
du vêtement pur qui me rendra digne d'être admis dans la salle du 
festin. Si vous ne venez à mon secours, si vous ne suppléez à mon 
indigence,  je  serai,  ô  mon  divin  maître !  à  jamais  exclu  de  votre 
Table sainte ; mais vous laisserez tomber sur ce pauvre un regard de 
compassion ;  vous  viendrez  à  lui  dans  votre  bonté,  dans  votre 
miséricorde immense, et votre main s'étendra pour couvrir sa nudité. 
Oui,  Seigneur,  j'ai  espéré  en  vous,  et  je  ne  serai  point  confondu  
éternellement.

7. De l'examen de conscience, et de la résolution de se 
corriger 

Voix du Bien-Aimé 
1.  Sur  toutes  choses,  il  faut  que  le  prêtre  qui  se  dispose  à 

célébrer les saints mystères, à toucher et à recevoir le corps de Jésus-
Christ,  s'approche de ce sacrement  avec une profonde humilité  de 
coeur,  un respect  suppliant,  une pleine foi  et  une pieuse intention 
d'honorer Dieu. Examinez avec soin votre conscience et autant que 
vous le pourrez,  purifiez-la par une contrition véritable  et  par une 
humble  confession ;  de sorte  que,  délivré  du poids  de vos  fautes, 
exempt de troubles et de remords,  vous puissiez librement venir à 
moi. Ayez une vive douleur de tous vos péchés en général ; déplorez 
en particulier ceux que vous commettez chaque jour ; et si le temps 

238



vous le permet, confessez à Dieu dans le secret du coeur toutes les 
misères qui sont le fruit de vos passions. 

2. Affligez-vous et gémissez d'être encore sous l'empire de la 
chair et du monde ; Si peu occupé de mourir à vos inclinations ; si 
agité par les mouvements de la concupiscence ; Si peu exact à veiller 
sur vos sens ; si souvent séduit par de vains fantômes ; Si enclin à 
vous répandre au-dehors ; si négligent à rentrer en vous-même ; Si 
porté au rire et à la dissipation ; si dur quand vous devriez verser des 
larmes de componction ; Si prompt à vous livrer au relâchement et à 
la  mollesse ;  si  lent  à  embrasser  une  vie  austère  et  fervente ;  Si 
curieux de nouvelles et de ce qui attire les regards par sa beauté ; si 
plein  de  répugnance  pour  ce  qui  abaisse  et  humilie ;  Si  avide  de 
beaucoup  savoir ;  si  avare  pour  donner,  si  ardent  à  retenir ;  Si 
inconsidéré dans vos discours ; si impuissant à vous taire ; Si déréglé 
dans vos moeurs ; si indiscret dans vos actions ; Si intempérant dans 
le manger et le boire ; si sourd à la parole de Dieu ; Si convoiteux de 
repos ; si ennemi du travail ; Si éveillé pour des récits frivoles ; si 
appesanti par le sommeil durant les veilles saintes, si pressé d'en voir 
la fin,  si peu attentif  en y assistant ;  Si dissipé en récitant  l'office 
divin, si tiède en célébrant, si aride dans la Communion ; Si aisément 
distrait ; si rarement bien recueilli ; Si tôt ému de colère ; si prompt à 
blesser les autres ; Si enclin à juger le mal ; si sévère à le reprendre ; 
Si enivré de joie dans la prospérité ; si abattu dans l'adversité ; Si 
fécond en bonnes résolutions, et si stérile en bonnes oeuvres. 

3. Après avoir confessé et déploré avec une grande douleur et 
un vif sentiment de votre faiblesse ces défauts et tous les autres qui 
peuvent être en vous, formez un ferme propos de vous corriger et 
d'avancer  dans  la  vertu.  Offrez-vous  ensuite  avec  une  pleine 
résignation et sans aucune réserve sur l'autel de votre coeur, comme 
un holocauste perpétuel ; en l'honneur de mon nom, m'abandonnant 
entièrement le soin de votre corps et de votre âme, afin d'obtenir ainsi 
la grâce de célébrer dignement le saint Sacrifice et de recevoir avec 
fruit le Sacrement de mon corps. 

239



4. Car il n'est point d'oblation plus méritoire ni de satisfaction 
plus grande pour les péchés, que de s'offrir soi-même sincèrement à 
Dieu en lui offrant, à la messe et dans la communion, le Corps de 
Jésus-Christ. Si l'homme fait ce qui est en lui et s'il a un vrai repentir 
toutes  les  fois  qu'il  s'approche  de  moi  pour  demander  grâce  et 
miséricorde :  j'en  jure  par  moi-même,  dit  le  Seigneur,  je  ne  me 
souviendrai plus de ses péchés, et ils lui seront tous pardonnés ; car  
je ne veux point la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et qu'il  
vive. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 7 

Il n'est rien de plus utile en soi, ni de plus indispensable pour 
approcher dignement de l'autel, que de descendre en sa conscience, et 
d'en scruter avec une sévérité salutaire les tristes profondeurs. Nous 
avons en nous-mêmes comme une image du royaume des ténèbres : 
là vit, et croît, et se propage l'innombrable famille des vices, née de 
la triste concupiscence qui a infecté la vie humaine dans sa source. 
Quiconque examine  sérieusement  son cœur,  y  trouve le  germe de 
tout  ce  qui  est  mauvais :  un orgueil  tantôt  hardi  et  violent,  tantôt 
plein  de  déguisements  et  de  ruses,  une  curiosité  effrénée,  des 
convoitises ardentes, la haine qu'accompagnent l'injure, l'outrage et la 
calomnie,  l'envie,  mère  du  meurtre,  l'avarice  qui  dit  sans  cesse : 
Apporte, apporte ; la dureté d'âme, les joies coupables de l'esprit ; et 
bien que ces semences de mort ne se développent pas dans chaque 
homme au même degré, tous les ont en eux-mêmes, et la grâce seule 
les  étouffe  plus  ou  moins.  Tel  est,  depuis  la  chute  originelle,  le 
partage des enfants d'Adam.

Qui,  dans son effroi,  ne  crierait  vers Dieu du fond de cette  
immense  misère,  pour  implorer  de  lui  secours  et  miséricorde ?  Il  
délaisse  ceux  qui  cachent  leurs  crimes,  et  pardonne  à  ceux  qui  
s'accusent. Touché de pitié pour les pécheurs, Jésus-Christ a institué 
le sacrement de pénitence, qui les régénère dans le sang de l'Agneau, 
et les revêt de l'innocence primitive. Voilà la robe nuptiale nécessaire 
pour assister au festin de l'Epoux. Vous qui portez avec douleur le 

240



poids de vos péchés, hâtez-vous donc ! Allez, pleins de repentir, de 
foi, d'espérance et d'amour, déposer cet accablant fardeau aux pieds 
de celui qui tient,  dans le tribunal  sacré, la place du Fils de Dieu 
même :  allez  et  humiliez-vous,  allez  et  pleurez :  une  main  divine 
essuiera  vos larmes,  et,  rétablis  en grâce avec Dieu,  en paix avec 
vous-mêmes, vous chanterez dans l'allégresse l'hymne du pardon : 

Heureux ceux dont les iniquités ont été remises et les péchés  
couverts !  Heureux  celui  à  qui  le  Seigneur  n'a  point  imputé  son  
péché  et  dont  le  cœur a été  sans  fraude !  Parce  que  j'ai  tu  mon 
crime, il a vieilli dans mes os, et crié dans mon sein pendant tout le  
jour. Car votre main s'est appesantie sur moi le jour et la nuit : je me 
suis tourné et retourné dans mon angoisse, tandis que l'épine perçait  
mon cœur. Alors je vous ai déclaré mon péché ; je n'ai point caché 
mon injustice. J'ai dit : Je confesserai contre moi mon iniquité au  
Seigneur :  et  vous,  Seigneur,  vous  m'avez  remis  l'impiété  de  mon 
péché. C'est pour cela que vos serviteurs vous invoqueront dans le  
temps propice ; et  le déluge des grandes eaux n'approchera point  
d'eux.

8.  De l'oblation  de  Jésus-Christ  sur  la  Croix  et  de  la 
résignation de soi-même 

Voix du Bien-Aimé 
1. Comme je me suis offert volontairement pour vos péchés à 

mon Père, les bras étendus sur la Croix et le corps nu, ne réservant 
rien et m'immolant tout entier  pour apaiser Dieu, ainsi vous devez 
tous les jours, dans le sacrifice de la Messe, vous offrir à moi comme 
une hostie pure et sainte, du plus profond de votre coeur et de toutes 
les puissances de votre âme. Que demandé-je de vous sinon que vous 
vous abandonniez à moi sans réserve ? Tout ce que vous me donnez 
hors de vous ne m'est rien, parce que c'est vous que je veux et non 
pas vos dons. 

241



2. Comme tout le reste ne vous suffirait  pas sans moi,  ainsi 
aucun de vos dons ne peut me plaire si vous ne vous donnez vous-
même. Offrez-vous à moi, donnez-vous à Dieu tout entier, et votre 
oblation me sera agréable. Je me suis offert tout entier pour vous à 
mon Père, je vous ai donné tout mon Corps et tout mon Sang pour 
nourriture, afin d'être tout à vous et que vous fussiez à jamais tout à 
moi.  Mais  si  vous  demeurez  en  vous-même,  si  vous  ne  vous 
abandonnez pas sans réserve à ma volonté, votre oblation n'est pas 
entière et nous ne serons pas unis parfaitement. L'oblation volontaire 
de vous-même entre les mains de Dieu doit donc précéder toutes vos 
oeuvres si vous voulez acquérir la grâce de la liberté. S'il en est si 
peu qui soient éclairés de ma lumière et qui jouissent de la liberté 
intérieure,  c'est  qu'ils  ne  savent  pas  se  renoncer  entièrement  eux-
mêmes.  Je  l'ai  dit  et  ma  parole  est  immuable :  Si  quelqu'un  ne 
renonce pas à tout, il ne peut être mon disciple. Si donc vous voulez 
être mon disciple, offrez-vous à moi avec toutes vos affections. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 8 

On  n'aurait  qu'une  idée  bien  faible  et  bien  incomplète  du 
sacrifice de la Croix, si l'on n'y voyait que ce qui paraît, pour ainsi 
dire, aux sens. Jésus-Christ a offert non seulement son corps sacré, 
en  proie  à  toutes  les  souffrances  et  toutes  les  angoisses  que  peut 
endurer la nature humaine, mais encore son âme sainte étroitement 
unie au Verbe divin, toutes ses douleurs, toutes ses affections, toutes 
ses volontés, et l'agonie et le délaissement qui tira de son cœur ce 
dernier  cri :  Mon Père,  pourquoi m'avez-vous abandonné ? En cet 
état,  il  représentait  l'humanité  entière  condamnée  à  mourir ;  et 
l'homme, en effet, fut frappé de mort jusque dans les plus secrètes 
profondeurs de son être. Alors, tout fut consommé, et le supplice et la 
rédemption.

Or, chaque fois que le prêtre, montant à l'autel, y renouvelle, 
selon l'institution divine, cet ineffable sacrifice ; chaque fois que le 
fidèle participe à la victime immolée, et le fidèle, et le prêtre doivent 
s'offrir ainsi que Jésus-Christ s'est offert lui-même ; leur sacrifice uni 

242



au sien doit être comme le sien, sans réserve ; car, nous aussi, nous 
sommes attachés à la Croix, et avec Jésus-Christ et en Jésus-Christ, 
nous souffrons pour nous, pour nos frères, pour les vivants, pour les 
morts,  pour  toute  la  grande  famille  humaine :  ce  qui  fait  dire  à 
l'apôtre  saint  Paul  ces  étonnantes  paroles :  Je  me  réjouis  de  mes  
souffrances  à  cause  de vous :  et  ce  qui  manque à la  Passion de  
Jésus-Christ,  je  l'accomplis  en ma chair,  pour  son  corps,  qui  est  
l'Eglise : non sans doute que la Passion du Sauveur ne fût plus que 
surabondante pour ôter le péché du monde, et satisfaire à la justice de 
Dieu, mais parce que chacun de nous doit la reproduire en soi,  et 
parce que,  étant  les membres  d'un seul  corps qui est  le  corps  du  
Christ, tout ce que nous souffrons, il le souffre avec nous, de sorte 
que  nos  souffrances  deviennent  comme  une  partie  de  sa  Passion 
propre.

O Jésus ! je m'offre avec vous, je m'offre tout entier ; me voilà 
sur l'autel : frappez, Seigneur, achevez le sacrifice : détruisez tout ce 
qui  en moi  est  de  l'homme condamné,  ces  désirs  de  la  terre,  ces 
affections, ces volontés, ces sens qui me troublent, ce corps de péché, 
et, les yeux fixés sur votre Croix, je dirai : Tout est consommé !

9. Que nous devons nous offrir à Dieu avec tout ce qui 
est à nous, et prier pour tous 

Voix du disciple 
1. Seigneur, à qui tout appartient dans le ciel et sur la terre, je 

veux aussi me donner à vous par une oblation volontaire ; je veux 
être à vous pour toujours. Dans la simplicité de mon coeur, je m'offre 
à vous aujourd'hui, mon Dieu, pour vous servir à jamais, pour vous 
obéir, pour m'immoler sans cesse à votre gloire. Recevez-moi avec 
l'oblation sainte de votre précieux corps que je vous offre aujourd'hui 
en présence des anges qui assistent invisiblement à ce sacrifice,  et 
faites  qu'il  porte  des  fruits  de  salut  pour  moi  et  pour  tout  votre 
peuple. 

243



2. Toutes les fautes et tous les crimes que j'ai commis devant 
vous et devant vos saints anges depuis le jour où j'ai pu commencer à 
pécher jusqu'à ce moment, je vous les offre, Seigneur, sur votre autel 
de  propitiation  pour  que  vous  les  consumiez  par  le  feu  de  votre 
amour,  que vous effaciez toutes les taches dont ils  ont souillé  ma 
conscience, et qu'après l'avoir purifiée vous me rendiez votre grâce 
que  mes  péchés  m'avaient  fait  perdre,  me  les  pardonnant  tous 
pleinement et me recevant, dans votre miséricorde, au baiser de paix. 

3.  Que  puis-je  faire  pour  expier  mes  péchés,  que  de  les 
confesser humblement, avec une amère douleur, et d'implorer sans 
cesse votre clémence ? Je vous en conjure, exaucez-moi, soyez-moi 
propice quand je me présente devant vous, mon Dieu. J'ai une vive 
horreur de tous mes péchés et je suis résolu à ne plus les commettre. 
Ils m'affligent profondément et toute ma vie je ne cesserai de m'en 
affliger,  prêt  à  faire  pénitence  et  à  satisfaire  pour  eux selon  mon 
pouvoir.  Pardonnez-les-moi,  Seigneur,  pardonnez-les-moi  pour  la 
gloire de votre saint nom. Sauvez mon âme, que vous avez rachetée 
au prix de votre sang. Voilà que je m'abandonne à votre miséricorde, 
je me remets entre vos mains ; traitez-moi selon votre bonté et non 
selon ma malice et mon iniquité. 

4. Je vous offre aussi tout ce qu'il y a de bien en moi, quelque 
faible, quelque imparfait qu'il soit, afin que l'épurant, le sanctifiant, le 
perfectionnant sans cesse, vous le rendiez plus digne de vous, plus 
agréable à vos yeux, et que vous me conduisiez à une heureuse fin, 
moi le plus inutile, le plus languissant et le dernier des hommes. 

5. Je vous offre encore tous ces pieux désirs des âmes fidèles, 
les  besoins  de  mes  parents,  de  mes  amis,  de  mes  frères,  de  mes 
sœurs, de tous ceux qui me sont chers, de ceux qui m'ont fait, ou à 
d'autres,  quelque  bien  pour  l'amour  de  vous ;  de  ceux  qui  ont 
demandé ou désiré que j'offrisse des prières et le saint Sacrifice pour 
eux et pour les leurs, soit qu'ils vivent encore en la chair, soit que le 
temps ait fini pour eux. Que tous sentent le secours de votre grâce, la 
puissance de vos consolations ; protégez-les dans les périls, délivrez-

244



les  de  leurs  peines,  et  qu'affranchis  de  tous  les  maux,  ils  vous 
rendent, pleins de joie, d'éclatantes actions de grâces. 

6.  Je  vous  offre  enfin  des  supplications  et  l'hostie  de  paix, 
principalement pour ceux qui m'ont  offensé en quelque chose, qui 
m'ont attristé, qui m'ont blâmé, qui m'ont fait quelque tort ou quelque 
peine ; et pour tous ceux aussi que j'ai moi-même affligés, troublés, 
blessés, scandalisés, le sachant ou sans le savoir, afin que vous nous 
pardonniez à tous nos péchés et nos offenses mutuelles. Ôtez de nos 
cœurs,  ô  mon  Dieu !  le  soupçon,  l'aigreur,  la  colère,  tout  ce  qui 
divise,  tout  ce  qui  peut  altérer  la  charité  et  diminuer  l'amour 
fraternel..  Ayez  pitié,  Seigneur,  ayez  pitié  de  ces  pauvres  qui 
implorent votre grâce, votre miséricorde ; et faites que nous soyons 
dignes de jouir ici-bas de vos dons et d'arriver à l'éternelle vie. Ainsi-
soit-il. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 9 

Après s'être purifié par le sacrement de pénitence, et s'être uni, 
selon tout ce qu'il est, à Jésus-Christ, hostie de propitiation pour le 
salut des hommes, le prêtre s'offre encore pour eux et pour lui-même, 
afin que la vertu du sacrifice qui doit s'accomplir, lui soit appliquée 
et à ses frères, et à tous ceux pour qui Jésus-Christ, sacrificateur et 
victime, l'a consommé sur la Croix.

Comme  le  Sauveur  s'est  immolé  pour  lui,  il  veut  s'immoler 
pour le Sauveur, ne vivre que pour sa gloire et mourir pour elle. Il le 
supplie de consumer dans le feu de son amour tout ce qui reste en lui 
d'impur et de terrestre. Il dépose en quelque manière sur l'autel et ses 
pensées et ses affections, ses volontés, ses désirs, tout son être, afin 
d'être revêtu en Jésus-Christ d'une vie nouvelle,  de cette  vie selon 
Dieu qui fait que l'homme ne vit plus pour soi, mais pour Celui qui 
est  mort  et  ressuscité  pour  lui.  Ainsi  anéanti  dans  la  présence  du 
souverain Maître, et comme baigné déjà du sang qui demande grâce, 
il  intercède  pour  ses  proches,  ses  amis,  ses  bienfaiteurs,  pour  ses 
ennemis  même,  pour  ceux  qui  le  haïssent  et  le  persécutent, 
embrassant dans sa charité, immense comme celle du Christ, toutes 

245



les créatures qu'il a rachetées, tous les enfants du Père céleste,  qui  
fait luire son soleil sur les bons et sur les méchants. 

Elevé par l'onction sacerdotale entre la terre et le ciel, il couvre, 
pour ainsi dire, le genre humain tout entier  de sa prière et de son 
amour. Il le voit, par le péché, dans un état de mort,  et ses désirs 
l'enfantent à la vie, semblable au médiateur suprême qui,  dans les  
jours  de  sa  chair,  offrant  avec  un  grand cri  et  avec  larmes,  des 
prières et des supplications à Celui qui peut sauver de la mort, fut  
exaucé à cause de son respect. Oui, le salut vient du Seigneur ; il a 
fait  éclater  les  merveilles  de  son  Saint. Prêtres  du  Dieu  vivant, 
offrez-lui  le  sacrifice  de  justice.  Je  vous  prierai,  Seigneur :  vous 
entendrez ma voix le matin : le matin je me présenterai dans votre 
maison,  et,  rempli  de  votre  crainte,  j'adorerai  dans  votre  saint  
temple ;  et  tous  ceux  qui  espèrent  en  vous  se  réjouiront,  et  ils  
tressailliront d'allégresse éternellement, parce que vous habiterez en 
eux.

10. Qu'on ne doit pas facilement s'éloigner de la sainte 
Communion 

Voix du Bien-Aimé 
1. Il faut recourir souvent à la source de la grâce et de la divine 

miséricorde, à la source de toute bonté et de toute pureté, afin que 
vous puissiez être guéri de vos passions et de vos vices, et que, plus 
fort, plus vigilant, vous ne soyez ni vaincu par les attaques du démon, 
ni surpris par ses artifices. L'ennemi des hommes, sachant quel est le 
fruit de la sainte communion et combien est grand le remède qu'y 
trouvent les âmes pieuses et fidèles, s'efforce en toute occasion et par 
tous les moyens de les en éloigner autant qu'il peut. 

2. Aussi est-ce au moment où ils s'y disposent que quelques-
uns éprouvent les plus vives attaques de Satan. Cet esprit de malice, 
comme il est écrit au livre de Job, vient parmi les enfants de Dieu 

246



pour les troubler par les ruses ordinaires de sa haine, cherchant à leur 
inspirer  des  craintes  excessives  et  de  pénibles  perplexités,  pour 
affaiblir  leur  amour,  ébranler  leur  foi,  afin  qu'ils  renoncent  à 
communier, ou qu'ils ne communient qu'avec tiédeur. Mais il ne faut 
pas  s'inquiéter  de  ses  artifices  et  de  ses  suggestions,  quelques 
honteuses, quelques horribles qu'elles soient, mais les rejeter toutes 
sur  lui.  Il  faut  se  rire  avec  mépris  de  cet  esprit  misérable  et 
n'abandonner jamais la sainte communion à cause de ses attaques et 
des mouvements qu'il excite en nous. 

3. Souvent aussi l'on s'en éloigne par un désir trop vif de la 
ferveur  sensible  et  parce  qu'on  a  conçu  de  l'inquiétude  sur  sa 
confessions.  Agissez  selon  le  conseil  des  personnes  prudentes  et 
bannissez  de  votre  coeur  l'anxiété  et  les  scrupules,  parce  qu'ils 
détruisent la piété et sont un obstacle à la grâce de Dieu. Ne vous 
privez  point  de  la  sainte  communion  dès  que  vous  éprouverez 
quelque trouble ou une légère peine de conscience ; mais confessez-
vous au plus tôt et pardonnez sincèrement aux autres les offenses que 
vous  avez  reçues  d'eux.  Que  si  vous  avez  vous-même  offensé 
quelqu'un,  demandez-lui  humblement  pardon,  et  Dieu  aussi  vous 
pardonnera. 

4.  Que sert  de  tarder  à  se  confesser  et  de  différer  la  sainte 
communion ?  Purifiez-vous  promptement,  hâtez-vous  de  rejeter  le 
venin et de recourir au remède ; vous vous en trouverez mieux que de 
différer  longtemps.  Si  vous  différez  aujourd'hui  pour  une  raison, 
peut-être s'en présentera-t-il demain une plus forte ; et vous pourriez 
ainsi être sans cesse détourné de la communion, et sans cesse vous y 
sentir  moins  disposé.  Ne  perdez  pas  un  moment,  secouez  votre 
langueur, déchargez-vous de ce qui vous pèse ; car à quoi revient-il 
de vivre toujours dans l'anxiété,  toujours dans le  trouble,  et  d'être 
éloigne chaque jour par de nouveaux obstacles de la Table sainte ? 
Rien, au contraire, ne nuit davantage que de s'abstenir longtemps de 
communier ;  car  d'ordinaire  l'âme  tombe  par  là  dans  un  profond 
assoupissement. Ô douleur ! il se rencontre des chrétiens si tièdes et 
si lâches qu'ils saisissent avec joie tous les prétextes pour différer à 

247



se confesser, et dès lors aussi à communier, afin de n'être pas obligés 
de veiller avec plus de soin sur eux-mêmes. 

5.  Hélas !  qu'ils  ont  peu de piété,  peu d'amour,  ceux qui  se 
privent si aisément de la sainte communion ! Qu'il est heureux, au 
contraire,  et  agréable  à  Dieu,  celui  qui  vit  de  telle  sorte  et  qui 
conserve sa conscience si pure, qu'il serait préparé à communier tous 
les jours et communierait en effet, s'il lui était permis et qu'il pût le 
faire  sans  singularité !  Si  quelqu'un  s'en  abstient  quelquefois  par 
humilité ou pour une cause légitime, on doit louer son respect. Mais 
si sa ferveur s'est refroidie, il  doit se ranimer et faire tout ce qu'il 
peut :  et  Dieu  secondera  ses  désirs,  à  cause  de  la  droiture  de  sa 
volonté qu'il considère principalement. 

6. Que si des motifs légitimes l'empêchent d'approcher de la 
sainte  Table,  il  conservera  toujours  l'intention  et  le  saint  désir  de 
communier,  et  ainsi  il  ne  sera  pas  entièrement  privé  du  fruit  du 
Sacrement. Quoique tout fidèle doive, à certains jours et au temps 
fixé, recevoir avec un tendre respect le Corps du Sauveur dans son 
Sacrement,  et  rechercher  en  cela  plutôt  la  gloire  de  Dieu  que  sa 
propre consolation, cependant il peut aussi communier en esprit tous 
les jours, à toute heure, avec beaucoup de fruit. Car il communie de 
cette manière et se nourrit invisiblement de Jésus-Christ toutes les 
fois qu'il médite avec piété les mystères de son Incarnation et de sa 
Passion, et qu'il s'enflamme de son amour. 

7. Celui qui ne se prépare à la Communion qu'aux approches 
des fêtes et quand la coutume l'y oblige, sera souvent mal préparé. 
Heureux celui qui s'offre au Seigneur en holocauste toutes les fois 
qu'il célèbre le sacrifice ou qu'il communie ! Ne soyez, en célébrant 
les saints mystères, ni trop lent ni trop prompt ; mais conformez-vous 
à l'usage ordinaire et régulier de ceux avec qui vous vivez. Il ne faut 
point fatiguer  les autres ni  leur causer d'ennui,  mais  suivre l'ordre 
commun établi par vos pères, et consulter plutôt l'utilité de tous que 
votre attrait et votre piété particulière. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 10 

248



Qu'il faille exciter les chrétiens à s'asseoir à la Table sainte, à 
se  nourrir  du  pain  de  vie,  à  recevoir  en  eux  l'auteur  et  le  
consommateur de la foi, le Sauveur des hommes, le Verbe de Dieu ; 
qu'ils cherchent de tous côtés des prétextes pour se tenir éloignés de 
lui ; qu'ils regardent comme une dure obligation le devoir qu'impose 
l'Eglise de participer en certains temps au corps et au sang de Jésus-
Christ, c'est quelque chose de si prodigieux et tout ensemble de si 
effrayant, que l'âme fuit cette pensée comme elle fuirait une vision de 
l'enfer. 

Mais parmi les fidèles que l'amour attire au banquet de l'Epoux, 
il en est qui, abusés par de tristes et fausses doctrines, ou retenus par 
les scrupules d'une conscience timide à l'excès, ne se croient jamais 
assez préparés et se privent volontairement de la divine Eucharistie, à 
cause du respect même que leur inspire cet auguste sacrement. Sans 
doute il  serait  à  désirer  que ceux qui  mangent  le  pain  des  Anges 
eussent toute la pureté de ces célestes esprits ; mais Celui qui connaît 
notre misère, et qui est venu la guérir, n'exige pas que l'homme soit 
parfait pour approcher de la source des grâces ; il demande seulement 
qu'il soit purifié par la pénitence, et qu'il apporte au pied de l'autel un 
cœur contrit et humilié, un repentir sincère de ses fautes, une volonté 
droite, un amour ardent. 

Tandis que Jésus repousse et maudit  les pharisiens, superbes 
observateurs de la loi, il accueille la femme pécheresse, il compatit à 
son humble douleur, il bénit ses larmes,  et beaucoup de péchés lui  
sont  remis,  parce  qu'elle  a  beaucoup  aimé.  Trop  souvent  les 
apparentes délicatesses de conscience qui séparent longtemps de la 
Communion,  cachent  un  grand  et  coupable  orgueil.  Au  lieu  de 
s'abandonner aux conseils du guide qui tient la place de Dieu, on veut 
se  conduire  et  se  juger  soi-même :  erreur  funeste  dont  le  dernier 
terme,  le  terme  inévitable  est,  ou  le  désespoir,  ou  une  effroyable 
présomption. Ne quittez, ne quittez jamais la voie de l'obéissance : 
toutes les autres aboutissent à la perdition. Si l'on vous interdit l'accès 
à  la  Table  sainte,  abstenez-vous,  et  pleurez :  car  quel  sujet  plus 
légitime de pleurs ? Si l'on vous dit : Allez à Jésus dans le Sacrement 

249



de son amour, approchez avec allégresse. Nulle disposition n'égale le 
sacrifice  entier  du  raisonnement  humain  et  de  la  volonté  propre ; 
ayez en tout et toujours la simplicité d'un petit enfant : la simplicité 
du cœur est chère à Dieu ; il la bénit pour le temps ; il la bénit pour 
l'éternité.

11. Que le Corps de Jésus-Christ et l'Ecriture sainte sont 
très nécessaires à l'âme fidèle 

Voix du disciple 
1. Seigneur Jésus, quelles délices inondent l'âme fidèle admise 

à votre Table, où on ne lui présente d'autre aliment que vous-même, 
son unique bien-aimé, le plus cher de tous ses désirs ! Oh ! qu'il me 
serait  doux  de  répandre  en  votre  présence  des  pleurs  d'amour  et 
d'arroser vos pieds de mes larmes comme Madeleine ! Mais où est 
cette  tendre  piété  et  cette  abondante  effusion  de  larmes  saintes ? 
Certes, en votre présence et celle des saints anges, tout mon coeur 
devrait s'embraser et se fondre de joie. Car vous m'êtes véritablement 
présent  dans votre  Sacrement,  quoique caché  sous  des apparences 
étrangères. 

2.  Mes  yeux  ne  pourraient  supporter  l'éclat  de  votre  divine 
lumière, et le monde entier s'évanouirait devant la splendeur de votre 
gloire. C'est donc pour ménager ma faiblesse que vous vous cachez 
sous les voiles du Sacrement. Je possède réellement et j'adore Celui 
que les anges adorent dans le ciel ; mais je ne le vois encore que par 
la foi, tandis qu'ils le voient tel qu'il est et sans voile. Il faut que je 
me contente de ce flambeau de la vraie foi et  que je marche à sa 
lumière  jusqu'à  ce  que  luise  l'aurore  du  jour  éternel  et  que  les  
ombres  des  figures  déclinent.  Mais  quand ce  qui  est  parfait  sera 
venu,  l'usage  des  Sacrements  cessera,  parce  que  les  bienheureux, 
dans la gloire céleste, n'ont plus besoin de secours. Ils se réjouissent 
sans fin dans la présence de Dieu  et contemplent  la gloire face à 
face ; pénétrés de sa lumière et comme plongés dans l'abîme de sa 

250



divinité,  ils  goûtent  le  verbe  de  Dieu  fait  chair,  tel  qu'il  était  au 
commencement et tel qu'il sera durant toute l'éternité. 

3.  Qu'au souvenir  de ces  merveilles,  tout  me  soit  un pesant 
ennui, même les consolations spirituelles ; car tandis que je ne verrai 
point le Seigneur mon Dieu dans l'éclat de sa gloire, tout ce que je 
vois, tout ce que j'entends en ce monde ne m'est rien. Vous m'êtes 
témoin, Seigneur, que je ne trouve nulle part de consolation, de repos 
en nulle créature ; je ne puis en trouver qu'en vous seul, mon Dieu, 
que je désire contempler éternellement. Mais cela ne peut être tant 
que je vivrai dans ce corps mortel. Il faut donc que je me prépare à 
une  grande  patience  et  que  je  soumette  à  votre  volonté  tous  mes 
désirs.  Car  vos  saints,  Seigneur,  qui,  ravis  d'allégresse,  règnent 
maintenant avec vous dans le ciel, ont aussi, pendant qu'ils vivaient, 
attendu avec une grande foi et une grande patience l'avènement de 
votre  gloire.  Je  crois  ce  qu'ils  ont  cru ;  ce  qu'ils  ont  espéré,  je 
l'espère ; j'ai la confiance de parvenir, aidé de votre grâce, là où ils 
sont parvenus. Jusque-là je marcherai dans la foi, fortifié par leurs 
exemples.  J'aurai  aussi  les  livres  saints  pour  me  consoler  et 
m'instruire, et par-dessus tout, votre sacré Corps pour remède et pour 
refuge. 

4. Car je sens que deux choses me sont ici-bas souverainement 
nécessaires, et que sans elles je ne pourrais porter le poids de cette 
misérable  vie.  Enfermé  dans  la  prison  de  mon  corps,  j'ai  besoin 
d'aliments et de lumière. C'est pourquoi vous avez donné à ce pauvre 
infirme votre chair sacrée pour être la nourriture de son âme et de son 
corps, et votre parole pour luire comme une lampe devant ses pas. Je 
ne pourrais vivre sans ces deux choses, car la parole de Dieu est la 
lumière de l'âme et votre Sacrement le pain de la vie. On peut encore 
les regarder comme deux tables placées dans les trésors de l'Eglise. 
L'une est la table de l'autel sacré, sur lequel repose un pain sanctifié, 
c'est-à-dire le Corps précieux de Jésus-Christ. L'autre est la table de 
la loi divine qui contient la doctrine sainte, qui enseigne la vraie foi, 
qui soulève le voile du sanctuaire et nous conduit avec sûreté jusque 
dans  le  Saint  des  saints.  Je  vous  rends  grâces,  Seigneur  Jésus, 

251



lumière de l'éternelle lumière, de nous avoir donné par le ministère 
des prophètes, des apôtres et des autres docteurs, cette  table de la 
doctrine sainte. 

5. Je vous rends grâces, ô Créateur et Rédempteur des hommes, 
de ce qu'afin de manifester votre amour au monde, vous avez préparé 
un grand festin  où vous  nous  offrez  pour  nourriture  non l'agneau 
figuratif,  mais votre très saint  Corps et votre Sang. Dans ce sacré 
banquet,  que partagent  avec nous les anges,  mais  dont ils goûtent 
plus vivement la douceur, vous comblez de joie tous les fidèles et 
vous les enivrez du calice du salut qui contient tous les délices du 
ciel. 

6.  Oh !  qu'elles  sont  grandes,  qu'elles  sont  glorieuses  les 
fonctions des prêtres, à qui il  a été donné de consacrer le Dieu de 
majesté par des paroles saintes, de le bénir de leurs lèvres, de le tenir 
entre leurs mains, de le recevoir dans leur bouche et de le distribuer 
aux autres hommes ! Oh ! qu'elles doivent être innocentes les mains 
du prêtre, que sa bouche doit être pure, son corps saint, et son âme 
exempte des plus légères taches, pour recevoir si souvent l'auteur de 
la pureté ! Il ne doit sortir rien que de saint, rien que d'honnête, rien 
que d'utile, de la bouche du prêtre qui participe si fréquemment au 
Sacrement de Jésus-Christ. 

7.  Qu'ils  soient  simples  et  chastes  les  yeux  qui  contemplent 
habituellement  le  Corps  de  Jésus-Christ.  Qu'elles  soient  pures  et 
élevées au ciel les mains qui touchent sans cesse le Créateur du ciel 
et de la terre. C'est aux prêtres surtout qu'il est dit dans la Loi : Soyez  
saints, parce que je suis saint, moi le Seigneur votre Dieu. 

8. Que votre grâce nous aide, ô Dieu tout-puissant ! nous qui 
avons été revêtus du sacerdoce, afin que nous puissions vous servir 
dignement, avec une vraie piété et une conscience pure. Et si nous ne 
pouvons  vivre  dans  une  innocence  aussi  parfaite  que  nous  le 
devrions, accordez-nous du moins de pleurer sincèrement nos fautes 
et de former en esprit d'humilité la ferme résolution de vous servir 
désormais avec plus de ferveur. 

252



Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 11 

Qu'est-ce que la terre ? Un lieu d'exil,  une vallée de larmes, 
comme l'appelle  l'Eglise.  L'homme y cherche dans les  ténèbres  la 
vérité, qui est la vie de son intelligence ; il y cherche, au milieu de 
maux  sans  nombre,  un  bien,  il  ne  sait  quel  bien,  immense, 
inépuisable,  éternel,  qui  est  la  vie  de  son  cœur ;  et  tout  ce  qu'il 
cherche lui échappe. Le doute, l'opinion, l'erreur fatiguent sa raison 
épuisée. Ce qu'il a cru des biens se change en amertume ; il trouve au 
fond de tout  le  vide et  l'ennui.  Est-il  seul,  son âme retombe avec 
douleur sur elle-même ! Il a besoin de support, et malheur a lui s'il 
met sa confiance dans les autres hommes ! Ils se masquent pour le 
surprendre ; ils profanent, pour le tromper, le nom d'ami ; tandis que 
leur  bouche  lui  sourit,  ils  lui  tendent  des  pièges  dans  l'ombre,  et 
quand, à force de ruses, de mensonges et de basses noirceurs, ils l'ont 
enveloppé de leurs rets, tout à coup se dévoilant, ils se ruent sur lui et 
le dévorent comme l'hyène dévore sa proie. Lamentable condition !

Mais  Dieu  n'a  pas  abandonné  sa  pauvre  créature  dans  ces 
extrémités de la misère. Il l'éclaire par sa parole, il la soutient par sa 
grâce,  il  l'anime,  il  la  console  par  la  foi  d'une  vie  meilleure,  par 
l'espérance de posséder, après ces jours d'épreuve, le bien auquel elle 
aspire, le bien infini, qui est Lui-même. Et ces dons merveilleux d'un 
amour inénarrable, rassemblés, concentrés, en quelque sorte, dans la 
divine Eucharistie, y sont offerts à nos désirs sans autre mesure que 
ces  désirs  mêmes.  Toutes  les  fois  que  nous  approchons  de  cet 
auguste Sacrement,  nous recevons en nous la Sagesse,  la Lumière 
incréée, le Verbe de Dieu, la Parole vivante ; nous recevons l'Auteur 
de la grâce, le Consommateur de la foi, le gage immortel de notre 
espérance ; la chair crucifiée pour nous s'incorpore à notre chair ; le 
sang qui a sauvé le monde se mêle à notre sang ; un saint baiser unit 
notre  âme  à  l'âme  du  Rédempteur ;  sa  divinité  nous  pénètre  et 
consume en nous tout ce que le péché avait corrompu ; l'ami fidèle 
repose dans notre sein, il nous parle, il nous dit : Pose-moi comme un 
sceau sur ton cœur, car l'amour est plus fort que la mort ;  et alors 
embrasés de  cet amour ardent comme le feu, nous ne voyons plus 

253



que  le  bien-aimé,  nous  n'avons  plus  de  vie  que  la  sienne,  et  la 
tristesse de notre pèlerinage s'évanouit dans les joies du ciel.

12. Qu'on doit se préparer avec un grand soin à la sainte 
Communion 

Voix du Bien-Aimé 
1.  Je  suis  l'ami  de la  pureté  et  c'est  de moi  que vient  toute 

sainteté.  Je  cherche  un coeur  pur,  et  là  est  le  lieu  de mon repos. 
Préparez-moi un grand cénacle et je célébrerai chez vous la Pâque 
avec mes disciples. Si vous voulez que je vienne à vous et que je 
demeure en vous, purifiez-vous du vieux levain et nettoyez la maison 
de votre coeur. Bannissez-en les pensées du siècle et le tumulte des 
vices. Comme le passereau qui gémit sous un toit solitaire, rappelez-
vous vos péchés dans l'amertume de votre âme. Car un ami prépare 
toujours à son ami le lieu le meilleur et le plus beau ; et c'est ainsi 
qu'il lui fait connaître avec quelle affection il le reçoit. 

2. Sachez cependant que vous ne pouvez, quels que soient vos 
propres efforts, vous préparer dignement, quand vous y emploieriez 
une année entière sans vous occuper d'autre chose. Mais c'est par ma 
grâce  et  ma  seule  bonté  qu'il  vous  est  permis  d'approcher  de  ma 
table, comme un mendiant invité au festin du riche, et qui n'a, pour 
reconnaître ce bienfait, que d'humbles actions de grâces. Faites ce qui 
est en vous, et faites-le avec un grand soin. Recevez, non pour suivre 
la coutume ou pour remplir un devoir rigoureux, mais avec crainte, 
avec respect, avec amour, le corps du Seigneur bien-aimé, de votre 
Dieu, qui daigne venir à vous. C'est moi qui vous appelle, qui vous 
commande de venir ; je suppléerai à ce qui vous manque ; venez, et 
recevez-moi. 

3. Lorsque je vous accorde le don de la ferveur, remerciez-en 
votre Dieu ; car ce n'est pas que vous en soyez digne, mais parce que 
j'ai eu pitié de vous. Si vous vous sentez, au contraire, aride, priez 

254



avec  instance,  gémissez  et  ne  cessez  point  de  frapper  à  la  porte, 
jusqu'à  ce  que vous  obteniez  quelque  miette  de ma  table,  ou une 
goutte des eaux salutaires de la grâce. Vous avez besoin de moi et je 
n'ai pas besoin de vous. Vous ne venez pas à moi pour me sanctifier, 
mais c'est moi qui viens à vous pour vous rendre meilleur et plus 
saint. Vous venez pour que je vous sanctifie et pour vous unir à moi, 
pour recevoir une grâce nouvelle et vous enflammer d'une nouvelle 
ardeur d'avancer dans la vertu. Ne négligez point cette grâce ; mais 
préparez votre coeur avec un soin extrême et recevez-y votre bien-
aimé. 

4. Mais il ne faut pas seulement vous exciter à la ferveur avant 
la communion, il faut encore travailler à vous y conserver après ; et 
la  vigilance  qui  la  doit  suivre  n'est  pas  moins  nécessaire  que  la 
préparation  qui  la  précède ;  car  cette  vigilance  est  elle-même  la 
meilleure préparation pour obtenir  une grâce plus grande. Rien au 
contraire n'écarte davantage des dispositions où l'on doit être pour 
communier que de se trop répandre au-dehors en sortant de la Table 
sainte. Parlez peu, retirez-vous en un lieu secret et jouissez de votre 
Dieu.  Car vous possédez Celui  que le  monde entier  ne peut vous 
ravir. Je suis Celui à qui vous vous devez donner sans réserve ; de 
sorte que, dégagé de toute inquiétude, vous ne viviez plus en vous, 
mais en moi. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 12 

La préparation à la Pâque nouvelle comprend deux choses : il 
faut  purifier  le  cénacle,  et  il  faut  l'orner ;  c'est-à-dire  que  pour 
recevoir dignement le corps et le sang de Jésus-Christ, l'âme doit être 
avant tout exempte de souillures, elle doit avoir été lavée dans les 
eaux de la pénitence, et ensuite s'être exercée à la pratique des vertus 
qui la rendent agréable à Dieu.

Ce  qui  plaît  au  Seigneur,  ce  qui  attire  ses  grâces,  c'est  une 
profonde humilité, un souverain mépris de soi-même, une foi vive, 
un abandon parfait à ses volontés, le détachement de la terre et le 
désir des biens célestes, la charité qui est douce, patiente, qui n'est  

255



point  jalouse,  qui  n'agit  point  témérairement,  qui  ne  s'enfle  point  
d'orgueil,  qui  n'est  point  ambitieuse,  qui  ne  cherche  point  ses  
intérêts,  qui ne s'aigrit  de rien,  ne soupçonne point le mal,  ne se 
réjouit point de l'injustice, mais se réjouit de la vérité ; qui souffre  
tout, croit tout, espère tout, supporte tout ; charité vraiment divine, 
et, selon la doctrine du grand Apôtre, préférable à tout ce qu'il y a de 
plus élevé. 

Quand je parlerais toutes les langues des hommes et le langage 
des Anges, si je n'ai point la charité, je suis comme un airain sonnant, 
ou une cymbale retentissante. Et quand j'aurais le don de prophétie, 
quand je pénétrerais  tous les mystères,  et que je posséderais  toute 
science,  quand  j'aurais  la  foi  parfaite  jusqu'à  transporter  les 
montagnes, si je n'ai point la charité, je ne suis rien. Et quand j'aurais 
distribué tous mes biens pour nourrir les pauvres, et livré mon corps 
aux flammes, si je n'ai point la charité, tout cela ne me sert de rien. 

Ame chrétienne, qui aspirez au banquet nuptial, imitez donc les 
Vierges sages : prenez de l'huile, allumez votre lampe, pour aller au-
devant  de  l'Epoux ;  car  celles  dont  les  lampes  seront  éteintes 
entendront cette parole terrible : En vérité, je ne vous connais point.

13. Que le fidèle doit désirer de tout son coeur de s'unir 
à Jésus-Christ dans la Communion 

Voix du disciple 
1. Qui me donnera, Seigneur, de vous trouver seul et de vous 

ouvrir  tout  mon  coeur,  et  de  jouir  de  vous  comme  mon  âme  le 
désire ; de sorte que je ne sois plus pour personne un objet de mépris, 
et qu'étranger à toute créature, vous me parliez seul, et moi à vous, 
comme un ami parle à son ami et s'assied avec lui à la même table ? 
Ce que je demande,  ce que je désire,  c'est d'être uni tout entier  à 
vous, que mon coeur se détache de toutes les choses créées et que, 
par  la  sainte  communion  et  la  fréquente  célébration  des  divins 

256



mystères, j'apprenne à goûter les choses du ciel et de l'éternité. Ah ! 
Seigneur mon Dieu, quand, m'oubliant tout à fait moi-même, serai-je 
parfaitement uni à vous et absorbé en vous ? Que je sois en vous, et 
vous en moi ; et que cette union soit inaltérable ! 

2. Vous êtes vraiment mon bien-aimé, choisi entre mille, en qui 
mon âme se complaît et veut demeurer à jamais. Vous êtes le Roi 
pacifique ; en vous est la paix souveraine et le vrai repos ; hors de 
vous il n'y a que travail, douleurs, misère infinie. Vous êtes vraiment  
un Dieu caché. Vous vous éloignez des impies ; mais  vous aimez à 
converser avec les humbles et les simples. "Oh ! que votre tendresse 
est touchante, Seigneur ; vous qui, pour montrer à vos enfants tout 
votre amour, daignez les rassasier d'un pain délicieux qui descend du 
ciel !"  Certes,  nul  autre  peuple,  quelque  grand  qu'il  soit,  n'a  des  
dieux qui s'approchent de lui, comme vous, ô mon Dieu ! Vous vous 
rendez présent à tous vos fidèles,  vous donnant vous-même à eux 
chaque jour pour être leur nourriture et pour qu'ils jouissent de vous, 
afin de les consoler et d'élever leur coeur vers le ciel. 

3. Quel est le peuple, en effet, comparable au peuple chrétien ? 
quelle est, sous le ciel, la créature aussi chérie que l'âme fervente en 
qui  Dieu  daigne  entrer  pour  la  nourrir  de  sa  chair  glorieuse ?  Ô 
faveur ineffable !  ô condescendance merveilleuse ! ô amour infini, 
qui n'a été montré qu'à l'homme ! Mais que rendrai-je au Seigneur 
pour cette grâce, pour cette immense charité ? Je ne puis rien offrir à 
Dieu qui lui  soit  plus agréable  que de lui  donner mon coeur sans 
réserve  et  de  m'unir  intimement  à  lui.  Alors  mes  entrailles 
tressailliront de joie lorsque mon âme sera parfaitement unie à Dieu. 
Alors il  me dira : Si vous voulez être avec moi,  je veux être avec 
vous. Et je lui répondrai : Daignez demeurer avec moi, Seigneur : je 
désire ardemment d'être avec vous. Tout mon désir et que mon coeur 
vous soit uni. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 13 

"Je m'abandonne à vous, ô mon Dieu ! à votre unité, pour être 
fait  un  avec  vous !  à  votre  infinité  et  à  votre  immensité 

257



incompréhensible, pour m'y perdre, m'y oublier moi-même ; à votre 
sagesse infinie, pour y être gouverné selon vos desseins, et non pas 
selon mes pensées ; à vos décrets éternels, connus et inconnus, pour 
m'y  conformer,  parce  qu'ils  sont  tous  également  justes ;  à  votre 
éternité,  pour en faire mon bonheur ; à votre toute-puissance, pour 
être  toujours  sous  votre  main ;  à  votre  bonté  paternelle,  afin  que, 
dans le temps que vous m'avez marqué,  vous receviez  mon esprit 
entre  vos bras ;  à  votre  justice,  autant  qu'elle  justifie  l'impie  et  le 
pécheur,  afin  que d'impie  et  de pécheur,  vous  me fassiez juste  et 
saint. Il n'y a qu'à cette justice qui punit les crimes que je ne veux pas 
m'abandonner ;  car  ce  serait  m'abandonner  à  la  damnation  que  je 
mérite, et néanmoins, Seigneur, elle est sainte cette justice, comme 
tous vos autres attributs ; elle est sainte et ne doit pas être privée de 
son sacrifice. Il faut donc m'y abandonner, et voici que Jésus-Christ 
se présente, afin que je m'y abandonne en lui, et par lui."

14. Du désir ardent que quelques âmes saintes ont de 
recevoir le Corps de Jésus-Christ 

Voix du disciple 
1. Combien est grande, ô mon Dieu ! l'abondance de douceur 

que vous avez réservée à ceux qui vous craignent ! Quand je viens à 
considérer  avec  quel  désir  et  quel  amour  quelques  âmes  fidèles 
s'approchent,  Seigneur,  de  votre  Sacrement,  alors  je  me  confonds 
souvent en moi-même et je rougis de me présenter à votre autel et à 
la  table  sacrée  de  la  Communion  avec  tant  de  froideur  et  de 
sécheresse ;  d'y  porter  un  coeur  si  aride,  si  tiède,  et  de  ne  point 
ressentir cet attrait puissant, cette ardeur qu'éprouvent quelques-uns 
de vos serviteurs qui, en se disposant à vous recevoir, ne sauraient 
retenir  leurs  larmes  tant  le  désir  qui  les  presse  est  grand  et  leur 
émotion profonde ! Ils  ont soif  de vous, ô mon Dieu ! qui êtes la 
source d'eau vive, et leur coeur et leur bouche s'ouvrent également 
pour s'y désaltérer. Rien ne peut rassasier ni tempérer leur faim que 

258



votre  sacré  Corps,  qu'ils  reçoivent  avec  une  sainte  avidité  et  les 
transports d'une joie ineffable. 

2. Oh ! que cette ardente foi est une preuve sensible de votre 
présence dans le Sacrement ! Car  ils reconnaissent véritablement le  
Seigneur dans la fraction du pain, ceux dont le coeur est tout brûlant  
lorsque Jésus est avec eux. Qu'une affection si tendre, un amour si 
vif est souvent loin de moi ! Soyez-moi propice, ô bon Jésus, plein de 
douceur et de miséricorde ! Ayez pitié d'un pauvre mendiant et faites 
que  j'éprouve  au  moins  quelquefois,  dans  la  sainte  Communion, 
quelques mouvements de cet amour qui embrase tout le coeur, afin 
que  ma  foi  s'affermisse,  que  mon  espérance  en  votre  bonté 
s'accroisse et qu'enflammé par cette manne céleste, jamais la charité 
ne s'éteigne en moi. 

3.  Dieu de bonté,  vous êtes tout-puissant pour m'accorder  la 
grâce  que j'implore,  pour  me  remplir  de  l'esprit  de ferveur  et  me 
visiter dans votre clémence, quand le jour choisi par vous sera venu. 
Car,  encore que je ne brûle pas de la même ardeur que ces âmes 
pieuses,  cependant,  par  votre  grâce,  j'aspire  à  leur  ressembler, 
désirant et demandant d'être compté parmi ceux qui ont pour vous un 
si vif amour, et d'entrer dans leur société sainte. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 14 

Avant le jour de la Pâque, Jésus, sachant que son heure était  
venue de passer de ce monde à son Père, comme il avait aimé les  
siens qui étaient dans le monde, il les aima jusqu'à la fin. Ce fut alors 
qu'il institua la divine Eucharistie, comme pour perpétuer sa demeure 
au milieu des disciples qu'il avait aimés et de tous ceux qu'il aimerait 
jusqu'à  la  consommation  des  siècles,  accomplissant  ainsi  cette 
promesse : Je ne vous laisserai pas orphelins, je viendrai à vous : et 
il est venu,  il a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire, la  
gloire du Fils unique du Père, plein de grâce et de vérité.

Il est vrai que sa présence se dérobe à nos sens ; mais elle n'en 
est ni moins réelle ni moins efficace : ainsi je crois, Seigneur, ainsi 

259



j'adore. Si Jésus-Christ, en se donnant à nous dans le Sacrement de 
l'autel, ne se couvrait pas d'un voile, s'il ne retenait pas en soi une 
partie de sa lumière, s'il se montrait selon tout ce qu'il est, plus beau 
qu'aucun des enfants des hommes,  et  avec une tendresse ineffable 
aspirant de s'unir à nous, "corps à corps, cœur à cœur, esprit à esprit," 
notre  frêle  humanité  ne  pourrait  supporter  le  poids  d'une  félicité 
semblable, et l'âme briserait ses liens mortels. C'est pourquoi le divin 
Sauveur a voulu ne se rendre visible qu'à la foi seule ; et la foi suffit 
pour embraser de telles ardeurs les vrais fidèles, qu'il n'est rien sur la 
terre de comparable à leur amour. Aucune langue ne peut exprimer 
ce qui se passe, dans le secret du cœur, entre l'Epoux et l'Epouse : ces 
transports, ce calme, ces élans du désir, cette joie de la possession, 
ces chastes embrassements de deux âmes perdues l'une dans l'autre, 
cette douce langueur, ces paroles brûlantes, ce silence plus ravissant. 

Ah ! si vous saviez le don de Dieu, et quel est Celui qui vous  
dit : Donnez-moi à boire, vous lui demanderiez vous-même, et il vous  
donnerait  de  l'eau  vive. Tous  les  Saints  lui  ont  demandé,  et  il  a 
entendu  leur  voix,  et  il  les  a  désaltérés  à  la  source  éternelle. 
Demandez aussi, priez, suppliez : l'Esprit et l'Epouse disent : Venez,  
et que celui qui écoute dise : Venez. Que celui qui a soif, vienne, et  
que celui qui veut, reçoive gratuitement l'eau qui donne la vie.  Et 
l'Epoux dit : Je viens. Ainsi soit-il ! Venez, Seigneur Jésus.

15. Que la grâce de la dévotion s'acquiert par l'humilité 
et l'abnégation de soi-même 

Voix du Bien-Aimé 
1. Il  faut désirer  ardemment la  grâce de la  ferveur,  ne vous 

lasser  jamais  de  la  demander,  l'attendre  patiemment  et  avec 
confiance,  la  recevoir  avec  gratitude,  la  conserver  avec  humilité, 
concourir avec zèle à son opération, et, jusqu'à ce que Dieu vienne à 
vous, ne vous point inquiéter en quel temps et de quelle manière il lui 
plaira de vous visiter. Vous devez surtout vous humilier lorsque vous 

260



ne sentez en vous que peu ou point de ferveur ; mais ne vous laissez 
point trop abattre et ne vous affligez point avec excès. Souvent Dieu 
donne  en  un  moment  ce  qu'il  a  longtemps  refusé ;  il  accorde 
quelquefois  à  la  fin  de  la  prière  ce  qu'il  a  différé  de  donner  au 
commencement. 

2. Si la grâce était toujours donnée aussitôt qu'on la désire, ce 
serait une tentation pour la faiblesse de l'homme. C'est pourquoi l'on 
doit attendre la grâce de la ferveur avec une confiance ferme et une 
humble  patience.  Lorsqu'elle  vous  est  cependant  refusée  ou  ôtée 
secrètement,  ne  l'imputez  qu'à  vous-même  et  à  vos  péchés.  C'est 
souvent peu de chose qui arrête ou qui affaiblit la grâce, si pourtant 
l'on peut appeler peu de chose et si l'on ne doit pas plutôt compter 
pour beaucoup ce qui nous prive d'un si grand bien. Mais quel que 
soit cet obstacle, si vous le surmontez parfaitement, vous obtiendrez 
ce que vous demandez. 

3.  Car  dès  que vous  vous  serez donné à Dieu de tout  votre 
coeur, et que, cessant d'errer d'objets en objets au gré de vos désirs, 
vous vous serez remis entièrement entre ses mains, vous trouverez la 
paix dans cette union, parce que rien ne vous sera doux que ce qui 
peut lui plaire. Quiconque élèvera donc son intention vers Dieu avec 
un coeur simple et se dégagera de tout amour et de toute aversion 
déréglée des créatures, sera propre à recevoir la grâce et digne du don 
de la ferveur. Car Dieu répand sa bénédiction où il trouve des vases 
vides ; et plus un homme renonce parfaitement aux choses d'ici-bas, 
plus  il  se  méprise  et  meurt  à  lui-même,  plus  la  grâce  vient  à  lui 
promptement, plus elle remplit son coeur, et l'affranchit et l'élève. 

4. Alors, ravi d'étonnement, il verra ce qu'il n'avait point vu, et  
il  sera  dans  l'abondance,  et  son  coeur  se  dilatera,  parce  que  le 
Seigneur est avec lui,  et qu'il  s'est lui-même remis sans réserve et 
pour toujours entre ses mains. C'est ainsi que sera béni l'homme qui 
cherche Dieu de tout son coeur, et qui n'a pas reçu son âme en vain. 
Ce disciple fidèle, en recevant la sainte Eucharistie, mérite d'obtenir 
la  grâce  d'une union  plus  grande avec  le  Seigneur,  parce  qu'il  ne 

261



considère point ce qui lui est doux, ce qui le console, mais, au-dessus 
de toute douceur et  de toute consolation,  l'honneur et  la gloire de 
Dieu. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 15 

Bien qu'on doive  aimer  Dieu pour lui  seul,  il  est  permis  de 
désirer  ses  dons,  pourvu  qu'on  demeure  pleinement  soumis  à  sa 
volonté sainte. Les grâces les plus précieuses ne sont pas toujours les 
grâces senties, celles qui, pour ainsi dire, inondent l'âme de lumière 
et  de joie.  Elles  peuvent,  si  l'on n'y prend garde,  exciter  la  vaine 
complaisance. 

Souvent il est plus sûr de marcher en cette vie dans les ténèbres 
de  la  pure  foi,  d'être  éprouvé  par  la  tristesse,  la  souffrance, 
l'amertume, et de porter la Croix intérieure,  comme Jésus lorsqu'il 
s'écriait :  Mon  Père,  pourquoi  m'avez-vous  délaissé ?  alors  tout 
orgueil  est  abattu ;  on ne trouve en  soi  qu'infirmité ;  on s'humilie 
sous  la  main  qui  frappe,  mais  qui  frappe  pour  guérir,  et  ce  saint 
exercice  d'abnégation,  plus  méritoire  pour  l'âme  fidèle  et  plus 
agréable à Dieu qu'aucune ferveur sensible, attendrit le céleste Epoux 
et le ramène près de l'Epouse qui, privée de son bien-aimé, veillait 
dans sa douleur,  semblable  au passereau solitaire  qui gémit  sur le 
toit. Il se découvre à elle dans la divine Eucharistie, il la console, il 
essuie ses larmes, il lui prodigue ses chastes caresses, il l'embrase de 
son  amour,  comme  les  disciples  d'Emmaüs,  alors  qu'il  disaient : 
Notre  cœur  n'était-il  pas  tout  brûlant  au-dedans  de  nous,  lorsqu'il 
nous parlait dans le chemin et nous ouvrait les Ecritures ? 

Seigneur,  je  m'avoue  indigne  de  goûter  ces  ravissantes 
douceurs.  Je  connais  mon  iniquité,  et  mon  péché  est  sans  cesse 
devant moi. Que me devez-vous, sinon la rigueur et le châtiment ! Et 
toutefois  j'oserai  implorer  votre  miséricorde  immense ;  je 
m'approcherai, le front contre terre, de la source d'eau vive, espérant 
que  votre  pitié  en  laissera  tomber  quelques  gouttes  sur  mon  âme 
aride. Accordez-moi, Seigneur, ce rafraîchissement avant que je m'en 
aille, et bientôt je ne serai plus.

262



16. Qu'il faut dans la Communion, exposer ses besoins à 
Jésus-Christ, et lui demander sa grâce 

Voix du disciple 
1.  Seigneur,  plein  de  tendresse  et  de  bonté,  que  je  désire 

recevoir en ce moment avec un pieux respect, vous connaissez mon 
infirmité et mes pressants besoins ; vous savez en combien de maux 
et de vices je suis plongé, quelles sont mes peines, mes tentations, 
mes troubles et mes souillures. Je viens à vous chercher le remède 
pour  obtenir  un peu de soulagement  et  de consolation.  Je  parle  à 
Celui qui sait tout, qui voit tout ce qu'il y a de plus secret en moi, et 
qui seul peut me secourir et me consoler parfaitement. Vous savez 
quels biens me sont principalement  nécessaires et  combien je suis 
pauvre en vertu. 

2. Voilà que je suis devant vous, pauvre et nu, demandant votre 
grâce,  implorant  votre miséricorde.  Rassasiez ce mendiant  affamé, 
réchauffez ma froideur du feu de votre amour, éclairez mes ténèbres 
par la lumière de votre présence. Changez pour moi toutes les choses 
de la terre en amertume ; faites que tout ce qui m'est dur et pénible 
fortifie ma patience ; que je méprise et que j'oublie tout ce qui est 
créé, tout ce qui passe. Elevez mon coeur à vous dans le ciel et ne me 
laissez pas errer sur la terre. Que, de ce moment et à jamais, rien ne 
me soit doux que vous seul, parce que vous êtes ma nourriture, mon 
breuvage, mon amour, ma joie, ma douceur, et tout mon bien. 

3.  Oh !  que  ne  puis-je,  embrasé  par  votre  présence,  être 
transformé en vous, de sorte que je devienne un même esprit avec 
vous  par  la  grâce  d'une union intime  et  par  l'effusion  d'un ardent 
amour ! Ne souffrez pas que je m'éloigne de vous sans m'être rassasié 
et  désaltéré ;  mais  usez  envers  moi  de la  même miséricorde  dont 
vous avez souvent usé avec vos saints, d'une manière si merveilleuse. 
Qui  pourrait  s'étonner  qu'en  m'approchant  de  vous  je  fusse 
entièrement consumé par votre ardeur, puisque vous êtes un feu qui 

263



brûle toujours et ne s'éteint jamais, un amour qui purifie les cœurs et 
qui éclaire l'intelligence ! 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 16 

Ce  n'est  point  en  nous  efforçant  d'élever  notre  esprit  à  de 
sublimes  pensées  que  nous  recueillerons  le  fruit  de  la  sainte 
Communion, mais en adorant, pleins d'amour, Jésus-Christ en nous, 
en lui ouvrant notre cœur avec une grande confiance et une grande 
simplicité comme un ami parle à son ami. Nous avons des besoins, il 
faut les lui exposer. Nous sommes couverts de plaies, il faut les lui 
montrer,  afin  qu'il  les  lave  dans  son  divin  sang.  Nous  sommes 
faibles,  il  faut lui  demander  de ranimer nos forces. Nous sommes 
nus,  affamés,  altérés,  il  faut  lui  dire :  Ayez  pitié  de  ce  pauvre 
mendiant. De lui découlent toutes les grâces. Ecoutez ses paroles : Je 
suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi, encore qu'il soit 
mort, il vivra ; et tout homme qui vit et qui croit en moi ne mourra 
point à jamais. Croyez-vous ainsi ?

"O chrétien ! Je ne dis plus rien : c'est Jésus-Christ qui te parle 
en la personne de Marthe ; réponds avec elle : Oui, Seigneur, je crois 
que vous êtes  le  Christ,  Fils  du Dieu vivant,  qui  êtes  venu en ce 
monde.  Ajoutez  avec  saint  Paul :  Afin  de  sauver  les  pécheurs, 
desquels  je  suis  le  premier.  Crois  donc,  âme  chrétienne,  adore, 
espère, aime. O Jésus ! ôtez les voiles, et que je vous voie. O Jésus ! 
parlez dans mon cœur, et faites que je vous écoute. Parlez, parlez, 
parlez ; il n'y a plus qu'un moment : parlez. Donnez-moi des larmes 
pour vous répondre ; frappez la pierre, et que les eaux d'un amour 
plein d'espérance, pénétré de reconnaissance, coulent jusqu'à terre." 
(Bossuet)

264



17. Du désir ardent de recevoir Jésus-Christ 

Voix du disciple 
1. Seigneur,  je désire vous recevoir  avec un pieux et  ardent 

amour, avec toute la tendresse et l'affection de mon coeur, comme 
vous ont désiré dans la communion tant de saints et de fidèles qui 
vous étaient si chers à cause de leur vie pure et de leur fervente piété. 
Ô mon Dieu ! Amour éternel, mon unique bien, ma félicité toujours 
durable, je désire vous recevoir avec toute la ferveur, tout le respect 
qu'ait jamais pu ressentir aucun de vos saints. 

2.  Et  quoique  je  sois  indigne  d'éprouver  ces  admirables 
sentiments d'amour, je vous offre cependant toute l'affection de mon 
coeur, comme si j'étais animé seul de ces désirs enflammés qui vous 
sont  si  agréables.  Tout  ce  que  peut  concevoir  et  désirer  une  âme 
pieuse, je vous le présente, je vous l'offre, avec un respect profond et 
une vive ardeur. Je ne veux rien me réserver mais je veux vous offrir 
sans réserve le sacrifice de moi-même et de tout ce qui est à moi. 
Seigneur  mon  Dieu,  mon  Créateur  et  mon  Rédempteur,  je  désire 
vous recevoir aujourd'hui avec autant de ferveur et de respect, avec 
autant de zèle pour votre gloire, avec autant de reconnaissance, de 
sainteté, d'amour, de foi, d'espérance et de pureté, que vous désira et 
vous  reçut  votre  sainte  Mère,  la  glorieuse  Vierge  Marie,  lorsque 
l'ange lui annonçant le mystère de l'Incarnation, elle répondit avec 
une pieuse humilité : Voici la servante du Seigneur, qu'il me soit fait  
selon votre parole. 

3. Et de même que votre bienheureux précurseur, le plus grand 
des  saints,  Jean-Baptiste,  lorsqu'il  était  encore  dans  le  sein  de  sa 
mère,  tressaillit  de  joie  en  votre  présence,  par  un  mouvement  du 
Saint-Esprit, et que, vous voyant ensuite converser avec les hommes, 
il disait avec un tendre amour et en s'humiliant profondément : L'ami 
de l'époux qui est près de lui et qui l'écoute, est ravi d'allégresse,  
parce qu'il entend la voix de l'époux, ainsi je voudrais être embrasé 

265



des plus saints, des plus ardents désirs, et m'offrir à vous de toute 
l'affection  de  mon  coeur.  C'est  pourquoi  je  vous  offre  tous  les 
transports  d'amour  et  de  joie,  les  extases,  les  ravissements,  les 
révélations, les visions célestes de toutes les âmes saintes, avec les 
hommages  que  vous  rendent  et  vous  rendront  à  jamais  toutes  les 
créatures dans le ciel et sur la terre ; je vous les offre ainsi que leurs 
vertus, pour moi et pour tous ceux qui se sont recommandés à mes 
prières,  afin  qu'ils  célèbrent  dignement  vos  louanges  et  vous 
glorifient éternellement. 

4.  Seigneur  mon  Dieu,  recevez  mes  vœux,  et  le  désir  qui 
m'anime de vous louer, de vous bénir avec l'amour immense, infini, 
dû à votre ineffable grandeur. Voilà ce que je vous offre, et ce que je 
voudrais vous offrir chaque jour et à chaque moment, et je prie et je 
conjure de tout mon coeur tous les esprits célestes et tous vos fidèles 
serviteurs de s'unir  à moi  pour vous louer et  pour vous rendre de 
dignes actions de grâces. 

5.  Que tous  les  peuples,  toutes  les tribus,  toutes  les langues 
vous bénissent et célèbrent dans des transports de joie et d'amour la 
douceur et la sainteté de votre nom. Que tous ceux qui offrent avec 
révérence et avec piété les divins mystères, et qui les reçoivent avec 
une pleine foi, trouvent en vous grâce et miséricorde, et qu'ils prient 
avec instance pour moi, pauvre pécheur. Et lorsque, après s'être unis 
à  vous  selon leurs  pieux désirs,  ils  se  retirent  de la  Table  sainte, 
rassasiés et consolés merveilleusement, qu'ils daignent se souvenir de 
moi, qui languis dans l'indigence. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 17 

"Que cet adorable Sacrement opère en moi, ô mon Sauveur ! la 
rémission de mes péchés ; que ce sang divin me purifie ; qu'il lave 
toutes les taches qui ont souillé cette robe nuptiale dont vous m'avez 
revêtu dans le baptême, afin que je puisse m'asseoir avec assurance 
au  banquet  des  noces  de  votre  Fils.  Je  suis,  je  l'avoue,  une  âme 
pécheresse, une épouse infidèle, qui ai manqué une infinité de fois à 
la foi donnée. Mais revenez, me dites-vous, ô Seigneur ! Revenez, je  

266



vous recevrai : pourvu que vous ayez repris votre première robe, et 
que vous portiez, dans l'anneau que l'on vous met au doigt, la marque 
de l'union où le Verbe divin entre avec vous. Rendez-moi cet anneau 
mystique ; revêtez-moi de nouveau, ô mon Père ! comme un enfant 
prodigue qui retourne à vous, de cette robe de l'innocence et de la 
sainteté que je dois apporter à votre Table. C'est l'immortelle parure 
que vous nous demandez, vous qui êtes en même temps l'époux, le 
convive et la victime immolée, qu'on nous donne à manger. C'est à 
cette  Table  mystique  que  l'on  trouve  l'accomplissement  de  cette 
parole : Qui me mange vivra par moi. Qu'elle s'accomplisse en moi, ô 
mon Sauveur ! Que j'en ressente l'effet ; transformez-moi en vous, et 
que ce soit vous-même qui viviez en moi.  Mais, pour cela, que je 
m'approche de ce céleste repas avec les habits les plus magnifiques ; 
que j'y vienne avec toutes les vertus ;  que j'y coure avec une joie 
digne  d'un  tel  festin  et  de  la  viande  immortelle  que  vous  m'y 
donnez."

18. Qu'on ne doit pas chercher à pénétrer le mystère de 
l'Eucharistie, mais qu'il faut soumettre ses sens à la Foi. 

Voix du Bien-Aimé 
1. Gardez-vous du désir curieux et inutile de sonder ce profond 

mystère,  si  vous  ne  voulez  pas  vous  plonger  dans  un  abîme  de 
doutes. Celui qui scrute la majesté sera accablé par la gloire. Dieu 
peut faire plus que l'homme ne peut comprendre On ne défend pas 
une  humble  et  pieuse  recherche  de  la  vérité,  pourvu  qu'on  soit 
toujours prêt à se laisser instruire et qu'on s'attache fidèlement à la 
sainte doctrine des Pères. 

2.  Heureuse  la  simplicité  qui  laisse  le  sentier  des  questions 
difficiles,  pour  marcher  dans  la  voie  droite  et  sûre  des 
commandements  de  Dieu.  Plusieurs  ont  perdu la  piété  en voulant 
approfondir ce qui est impénétrable. Ce qu'on demande de vous, c'est 
la  foi  et  une  vie  pure,  et  non  une  intelligence  qui  pénètre  la 

267



profondeur des mystères de Dieu. Si vous ne comprenez pas ce qui 
est au-dessous de vous, comment comprendrez-vous ce qui est au-
dessus ? Soumettez-vous humblement à Dieu, captivez votre raison 
sous le joug de la foi, et vous recevrez la lumière de la science selon 
qu'il vous sera utile ou nécessaire. 

3. Plusieurs sont violemment tentés sur la foi à ce Sacrement ; 
mais il faut l'imputer moins à eux qu'à l'ennemi. Ne vous troublez 
point,  ne disputez  point  avec  vos  pensées,  ne répondez  point  aux 
doutes que le démon vous suggère ; mais croyez à la parole de Dieu, 
croyez à ses saints et à ses prophètes, et l'esprit de malice s'enfuira 
loin de vous. Il est souvent très utile à un serviteur de Dieu d'être 
éprouvé  ainsi.  Car  le  démon  ne  tente  point  les  infidèles  et  les 
pécheurs, qui sont à lui déjà ; mais il attaque et tourmente de diverses 
manières les âmes pieuses et fidèles. 

4. Allez donc avec une foi simple et inébranlable, et recevez le 
Sacrement  avec  un  humble  respect,  vous  reposant  sur  la  toute-
puissance de Dieu de ce que vous ne pourrez comprendre. Dieu ne 
trompe  point ;  mais  celui  qui  se  croit  trop  lui-même  est  souvent 
trompé.  Dieu s'approche  des  simples,  il  se  révèle  aux humbles,  il 
donne l'intelligence aux petits et il cache sa grâce aux curieux et aux 
superbes. La raison de l'homme est faible et il se trompe aisément ; 
mais la vraie foi ne peut être trompée. 

5. La raison et toutes les recherches naturelles doivent suivre la 
foi et non la précéder ni la combattre. Car la foi et l'amour s'élèvent 
par-dessus tout, et opèrent d'une manière inconnue dans le très saint 
et  très  auguste  Sacrement.  Dieu,  éternel,  immense,  infiniment 
puissant,  fait  dans  le  ciel  et  sur  la  terre  des  choses  grandes, 
incompréhensibles, et nul ne saurait pénétrer ses merveilles. Si les 
oeuvres de Dieu étaient telles que la raison de l'homme pût aisément 
les comprendre, elles cesseraient d'être merveilleuses et ne pourraient 
être appelées ineffables. 

Réflexion de Lamennais - Livre 4, chapitre 18 

268



L'impie veut savoir, et c'est là sa perte. Il demande le salut à la 
science, il le demande à l'orgueil, il se le demande à lui-même : et du 
fond  de  son  intelligence  ténébreuse,  de  sa  nature  impuissante  et 
dégradée, sort une réponse de mort. Chrétiens, ne l'oubliez jamais, le  
juste  vit  de  la  foi.  Vivez  donc  de  la  foi,  en  vivant  de  l'adorable 
Eucharistie, qui en est la plus forte comme la plus douce épreuve.

Celui  qui  est  la  voie,  la  vérité,  la  vie,  Jésus-Christ,  Fils  de 
Dieu, a parlé ; il a dit :  Ceci est mon corps, ceci est mon sang. Le 
croyez-vous ainsi ? Oui, je le crois ainsi, Seigneur. Le ciel et la terre  
passeront,  mais  vos  paroles  ne  passeront  point.  Je  crois  et  je 
confesse que ce qui était du pain est vraiment votre corps, que ce qui 
était du vin est vraiment votre sang. Mon esprit se soumet et impose 
silence aux sens révoltés. 

Dieu  a  tant  aimé  l'homme,  qu'il  a  donné  pour  lui  son  Fils  
unique ; et pour compléter, pour perpétuer à jamais ce grand don, le 
Fils  se  donne  aussi  à  l'homme,  tous  les  jours,  à  la  Table  sainte, 
réellement et substantiellement. Encore un coup, je crois, Seigneur, 
je crois à l'amour que Dieu a eu pour nous, à l'amour du Père, à 
l'amour  du  Fils ;  et  cet  amour  infini  explique  tout,  éclaircit  tout, 
satisfait à tout. Qu'importe que nous comprenions ? Ne savons-nous 
pas  que  vos  voies  sont  impénétrables,  et  que  celui  qui  scrute  la  
majesté sera opprimé par la gloire ? Notre bonheur est de croire sans 
comprendre ;  notre  bonheur  est  de  nous  plonger  dans  l'abîme 
incompréhensible de votre amour.

Que la  raison superbe  et  contentieuse  se  taise  donc ;  qu'elle 
cesse d'opposer insolemment sa faiblesse à votre toute-puissance. A 
ses doutes, à ses demandes curieuses, nous n'avons qu'une réponse : 
Dieu a tant aimé ! Et cette réponse suffit et nulle autre ne suffit sans 
elle. Elle pénètre, comme une vive lumière, au fond du cœur en état 
de l'entendre, du cœur qui croit à l'amour, qui sait et qui sent ce que 
c'est que d'aimer. Vous vous étonnez qu'un Dieu se cache sous les 
apparences  d'un  pain  terrestre  et  corruptible,  que  le  Sauveur  des 
hommes se soit fait leur aliment ; vous hésitez, votre foi chancelle : 

269



c'est que vous n'aimez pas ! Et vous, âmes croyantes, âmes fidèles, 
allez à l'autel avec joie, fermeté, confiance ; allez à Jésus, allez au 
banquet mystérieux de l'amour. 

Et où irions-nous Seigneur ? Quoi ! A la chair et au sang, à la 
raison, à la philosophie ? Aux sages du monde ? Aux murmurateurs, 
aux  incrédules,  à  ceux  qui  sont  encore  tous  les  jours  à  nous 
demander :  Comment  nous  peut-il  donner  sa  chair  à  manger ? 
Comment est-il dans le ciel, si en même temps on le mange sur la 
terre ? Non, Seigneur, nous ne voulons point aller à eux, ni suivre 
ceux qui vous quittent.  Nous suivrons saint Pierre, et nous dirons : 
Maître, où irions-nous ? Vous avez les paroles de la vie éternelle. 

270


	L'Imitation de Jésus-Christ
	Livre premier
	1. Qu'il faut imiter Jésus-Christ, et mépriser toutes les vanités du monde 
	2. Avoir d'humbles sentiments de soi-même 
	3. De la doctrine de la vérité 
	4. De la prévoyance dans les actions 
	5. De la lecture de l'Ecriture sainte 
	6. Des affections déréglées 
	7. Qu'il faut fuir l'orgueil et les vaines espérances 
	8. Eviter la trop grande familiarité 
	9. De l'obéissance et du renoncement à son propre sens 
	10. Qu'il faut éviter les entretiens inutiles 
	11. Des moyens d'acquérir la paix intérieure, et du soin d'avancer dans la vertu 
	12. De l'avantage de l'adversité 
	13. De la résistance aux tentations 
	14. Eviter les jugements téméraires, et ne se point rechercher soi-même 
	15. Des oeuvres de charité 
	16. Qu'il faut supporter les défauts d'autrui 
	17. De la vie religieuse 
	18. De l'exemple des saints 
	19. Des exercices d'un bon religieux 
	20. De l'amour de la solitude et du silence 
	21. De la componction du cœur 
	22. De la considération de la misère humaine 
	23. De la méditation de la mort 
	24. Du jugement et des peines des pécheurs 
	25. Qu'il faut travailler avec ferveur à l'amendement de sa vie 

	Livre deuxième
	1. De la conversation intérieure 
	2. Qu'il faut s'abandonner à Dieu en esprit d'humilité 
	3. De l'homme pacifique 
	4. De la pureté d'esprit et de la droiture d'intention 
	5. De la considération de soi-même 
	6. De la joie d'une bonne conscience 
	7. Qu'il faut aimer Jésus-Christ par-dessus toutes choses 
	8. De la familiarité que l'amour établit entre Jésus et l'âme fidèle 
	9. De la privation de toute consolation 
	10. De la reconnaissance pour la grâce de Dieu 
	11. Du petit nombre de ceux qui aiment la Croix de Jésus-Christ 
	12. De la sainte voie de la Croix 

	Livre troisième
	1. Des entretiens intérieurs de Jésus-Christ avec l'âme fidèle 
	2. La vérité parle au dedans de nous sans aucun bruit de paroles 
	3. Qu'il faut écouter la parole de Dieu avec humilité, et que plusieurs ne la reçoivent pas comme ils le devraient 
	4. Qu'il faut marcher en présence de Dieu dans la vérité et l'humilité 
	5. Des merveilleux effets de l'amour divin 
	6. De l'épreuve du véritable amour 
	7. Qu'il faut cacher humblement les grâces que Dieu nous fait 
	8. Qu'il faut s'anéantir soi-même devant Dieu 
	9. Qu'il faut rapporter tout à Dieu comme à notre dernière fin 
	10. Qu'il est doux de servir Dieu et de mépriser le monde 
	11. Qu'il faut examiner et modérer les désirs du coeur 
	12. Qu'il faut s'exercer à la patience, et lutter contre ses passions 
	13. Qu'il faut obéir humblement, à l'exemple de Jésus-Christ
	14. Qu'il faut considérer les secrets jugements de Dieu pour ne pas s'enorgueillir du bien qu'on fait
	15. De ce que nous devons être et faire quand il s'élève quelque désir en nous
	16. Qu'on ne doit chercher qu'en Dieu la vraie consolation
	17. Qu'il faut remettre à Dieu le soin de ce qui nous regarde
	18. Qu'il faut souffrir avec constance les misères de cette vie à l'exemple de Jésus-Christ
	19. De la souffrance des injures, et de la véritable patience
	20. De l'aveu de son infirmité, et des misères de cette vie
	21. Qu'il faut établir son repos en Dieu, plutôt que dans tous les autres biens
	22. Du souvenir des bienfaits de Dieu
	23. De quatre choses importantes pour conserver la paix
	24. Qu'il ne faut pas s'enquérir curieusement de la conduite des autres
	25. En quoi consiste la vraie paix et le véritable progrès de l'âme
	26. De la liberté du coeur, qui s'acquiert plutôt par la prière que par la lecture
	27. Que l'amour de soi est le plus grand obstacle qui empêche l'homme de parvenir au souverain bien
	28. Qu'il faut mépriser les jugements humains
	29. Comment il faut invoquer et bénir Dieu dans l'affliction
	30. Qu'il faut implorer le secours de Dieu, et attendre avec confiance le retour de sa grâce
	31. Qu'il faut oublier toutes les créatures pour trouver le Créateur
	32. De l'abnégation de soi-même
	33. De l'inconstance du coeur, et que nous devons tout rapporter à Dieu comme à notre dernière fin
	34. Qu'on ne saurait goûter que Dieu seul, et qu'on le goûte en toutes choses, quand on l'aime véritablement
	35. Qu'on est toujours, durant cette vie, exposé à la tentation
	36. Contre les vains jugements des hommes
	37. Qu'il faut renoncer entièrement à soi-même pour obtenir la liberté du coeur
	38. Comment il faut se conduire dans les choses extérieures, et recourir à Dieu dans les périls
	39. Qu'il faut éviter l'empressement dans les affaires
	40. Que l'homme n'a rien de bon de lui-même, et ne peut se glorifier de rien
	41. Du mépris de tous les honneurs du temps
	42. Qu'il ne faut pas que notre paix dépende des hommes
	43. Contre la vaine science du siècle
	44. Qu'il ne faut point s'embarrasser dans les choses extérieures
	45. Qu'il ne faut pas croire tout le monde, et qu'il est difficile de garder une sage mesure dans ses paroles
	46. Qu'il faut mettre sa confiance en Dieu, lorsqu'on est assailli de paroles injurieuses
	47. Qu'il faut être prêt à souffrir pour la vie éternelle tout ce qu'il y a de plus pénible
	48. De l'éternité bienheureuse et des misères de cette vie
	49. Du désir de la vie éternelle, et des grands biens promis à ceux qui combattent courageusement
	50. Comment un homme dans l'affliction doit s'abandonner entre les mains de Dieu
	51. Qu'il faut s'occuper d’œuvres extérieures, quand l'âme est fatiguée des exercices spirituels
	52. Que l'homme ne doit pas se juger digne des consolations de Dieu, mais plutôt de châtiment
	53. Que la grâce ne fructifie point en ceux qui ont le goût des choses de la terre
	54. Des divers mouvements de la nature et de la grâce
	55. De la corruption de la nature, et de l'efficace de la grâce divine
	56. Que nous devons nous renoncer nous-mêmes et imiter Jésus-Christ en portant la Croix
	57. Qu'on ne doit pas se laisser trop abattre quand on tombe en quelques fautes
	58. Qu'il ne faut pas chercher à pénétrer ce qui est au-dessus de nous, ni sonder les secrets jugements de Dieu
	59. Qu'on doit mettre toute son espérance et toute sa confiance en Dieu seul

	Livre quatrième
	Exhortation à la sainte communion 
	Voix de Jésus-Christ 

	1. Avec quel respect il faut recevoir Jésus
	Voix du disciple

	2. Combien Dieu manifeste à l'homme sa bonté et son amour dans le Sacrement de l'Eucharistie
	Voix du disciple

	3. Qu'il est utile de communier souvent
	Voix du disciple

	4. Que Dieu répand des grâces abondantes en ceux qui communient dignement
	Voix du disciple

	5. De l'excellence du Sacrement de l'Autel, et de la dignité du Sacerdoce 
	Voix du Bien-Aimé 

	6. Prière du chrétien avant la Communion 
	Voix du disciple 

	7. De l'examen de conscience, et de la résolution de se corriger 
	Voix du Bien-Aimé 

	8. De l'oblation de Jésus-Christ sur la Croix et de la résignation de soi-même 
	Voix du Bien-Aimé 

	9. Que nous devons nous offrir à Dieu avec tout ce qui est à nous, et prier pour tous 
	Voix du disciple 

	10. Qu'on ne doit pas facilement s'éloigner de la sainte Communion 
	Voix du Bien-Aimé 

	11. Que le Corps de Jésus-Christ et l'Ecriture sainte sont très nécessaires à l'âme fidèle 
	Voix du disciple 

	12. Qu'on doit se préparer avec un grand soin à la sainte Communion 
	Voix du Bien-Aimé 

	13. Que le fidèle doit désirer de tout son coeur de s'unir à Jésus-Christ dans la Communion 
	Voix du disciple 

	14. Du désir ardent que quelques âmes saintes ont de recevoir le Corps de Jésus-Christ 
	Voix du disciple 

	15. Que la grâce de la dévotion s'acquiert par l'humilité et l'abnégation de soi-même 
	Voix du Bien-Aimé 

	16. Qu'il faut dans la Communion, exposer ses besoins à Jésus-Christ, et lui demander sa grâce 
	Voix du disciple 

	17. Du désir ardent de recevoir Jésus-Christ 
	Voix du disciple 

	18. Qu'on ne doit pas chercher à pénétrer le mystère de l'Eucharistie, mais qu'il faut soumettre ses sens à la Foi. 
	Voix du Bien-Aimé 




